
 1 

 
Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel für ihre großzügige Unterstützung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel. 

„Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergründige Wahrheit ab, sondern auch auf deren 
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er über 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft 

und der Tora gewidmet war. Ein außergewöhnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens über alle Maßen bewegt hat.“ – Rabbi Sacks 
 

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"l innerhalb der 
deutschsprachigen jüdischen Welt verbreiten zu können. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jüdische Werte mit zeitgenössischen und 

gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verknüpfen. 
 

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters ermöglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der 
Tora in den Alltag einzubinden. 

 

 
 

Teruma                      Übersetzt von Rabbiner D. Kern 
 

Zwei Schöpfungserzählungen 
 

In der Tora werden zwei Schöpfungsakte 
beschrieben: Einerseits die Erschaffung des 
Universums durch Gott und andererseits die 
Errichtung des Mikdasch (Heiligtum), auch 
Mischkan (Wohnstätte) oder Stiftszelt genannt, 
durch die Israeliten. Dieses Heiligtum begleitete 
das Volk durch die Wüste und diente später als 
Prototyp für den Tempel in Jerusalem. 

Die Verbindung zwischen beiden ist nicht 
zufällig. Wie einige Kommentatoren bemerkt 
haben, stellt die Tora eine Reihe sprachlicher 
Parallelen zwischen beiden her. Die Wirkung ist 
unverkennbar: Das Zweite spiegelt das Erste 

wider. So wie Gott das Universum erschuf, so 
wies er die Israeliten an, den Mischkan zu 
errichten. Dies war ihre erste große 
konstruktive und gemeinschaftliche Tat nach 
der Durchquerung des Schilfmeeres, nachdem 
sie den Herrschaftsbereich Ägyptens verlassen 
und ihre neue Existenz als Volk Gottes 
begonnen hatten. So wie das Universum mit 
einem Schöpfungsakt begann, so beginnt auch 
die jüdische Geschichte, die Geschichte eines 
erlösten Volkes, mit einem Schöpfungsakt: 

„Und du sollst [die Wohnstätte] und alle 
ihre Geräte heiligen“ (Exod. 40:9).

   
 

Das Universum (Genesis) Der Mischkan (Exodus) 

„Und Gott machte die Ausdehnung“ (Gen. 1:7) „Sie sollen mir ein Heiligtum machen“ (Exod. 
25:8) 

„Und Gott machte die beiden großen Lichter“ 
(Gen. 1:16) 

„Sie sollen eine Lade machen“ (Exod. 25:10) 

„Und Gott machte die Tiere der Erde“ (Gen. 
1:25) 

„Und du sollst einen Tisch machen“ (Exod. 
25:23) 

„Und Gott sah alles, was Er gemacht hatte, und 
siehe, es war sehr gut“ (Gen. 1:31) 

„Moses sah all das kunstvolle Werk, und 
siehe, sie hatten es vollbracht; wie Gott es 



 2 

geboten hatte, so hatten sie es gemacht“ 
(Exod. 39:43) 

„So waren der Himmel und die Erde und all 
ihr Heer vollendet“ (Gen. 2:1) 

„So waren alle Arbeiten an der Wohnstätte 
des Stiftszelts vollendet“ (Exod. 39:32) 

„Und Gott vollendete all das Werk, das Er 
getan hatte“ (Gen. 2:2) 

„Und Moses vollendete das Werk“ (Exod. 
40:33) 

„Und Gott segnete“ (Gen. 2:3) „Und Moses segnete“ (Exod. 39:43) 

„Und Er heiligte ihn“ (Gen. 2:3) „Und du sollst [die Wohnstätte] und alle ihre 
Geräte heiligen“ (Exod. 40:9) 

„Und Gott machte die beiden großen Lichter“ 
(Gen. 1:16) 

„Sie sollen eine Lade machen“ (Exod. 25:10) 

„Und Gott machte die Tiere der Erde“ (Gen. 
1:25) 

„Und du sollst einen Tisch machen“ (Exod. 
25:23) 

„Und Gott sah alles, was Er gemacht hatte, und 
siehe, es war sehr gut“ (Gen. 1:31) 

„Moses sah all das kunstvolle Werk, und 
siehe, sie hatten es vollbracht; wie Gott es 
geboten hatte, so hatten sie es gemacht“ 
(Exod. 39:43) 

„So waren der Himmel und die Erde und all 
ihr Heer vollendet“ (Gen. 2:1) 

„So waren alle Arbeiten an der Wohnstätte 
des Stiftszelts vollendet“ (Exod. 39:32) 

 
 
Die Schlüsselwörter „machen“, „sehen“, 
„vollenden“, „segnen“, „heiligen“ und „Werk“ 
sind in beiden Erzählungen dieselben. Damit 
wird angedeutet, dass die Errichtung des 
Mischkan für die Israeliten eine ähnliche 
Bedeutung hatte wie die Erschaffung des 
Universums für Gott. 

Und doch ist der Unterschied bemerkenswert. 
Die Erschaffung des Universums umfasst 
lediglich 34 Verse (Genesis, Kapitel 1 sowie die 
ersten drei Verse von Kapitel 2). Die Errichtung 
des Mischkan hingegen nimmt Hunderte von 
Versen ein (Teruma, Tezawe, ein Teil von Ki 
Tissa, Wajakhel und Pekude) – weit mehr als das 
Zehnfache. Warum? Das Universum ist 
gewaltig. Das Heiligtum hingegen war klein – 
eine bescheidene Konstruktion aus Stangen und 
Vorhängen, die abgebaut und von Ort zu Ort 
getragen werden konnte, während die Israeliten 
durch die Wüste zogen. Wenn die Länge eines 
biblischen Abschnitts ein Maß für die 
Bedeutung ist, die ihm die Tora beimisst, 

warum wird dann so viel Zeit und Raum dem 
Mischkan gewidmet? 

Die Antwort ist tiefgründig. Die Tora ist nicht 
das Buch der Menschen über Gott. Sie ist Gottes 
Buch über die Menschen. Für einen 
unendlichen, allmächtigen Schöpfer ist es ein 
Leichtes, der Menschheit eine Wohnstätte zu 
bereiten. Umgekehrt ist es für Menschen – in 
ihrer Endlichkeit und Verletzlichkeit – schwer, 
Gott eine Wohnstätte zu bereiten. Und doch ist 
dies der Zweck – nicht nur des Mischkan im 
Besonderen, sondern der Tora als Ganzes. 

Ein Midrasch drückt dies anschaulich aus: 

„Es geschah am Tage, als Moses mit 
dem Aufstellen des Stiftszelts fertig 
war“ (Num. 7:1) – Rabbi [Jehuda 
Hanassi] sagte: „Wo immer es heißt ‚und 
es geschah‘, bezieht es sich auf etwas 
Neues.“ Rabbi Schimon Bar Jochai sagte 
hingegen: „Wo immer es heißt ‚und es 
geschah‘, bezieht es sich auf etwas, das 



 3 

zuvor existierte, dann unterbrochen 
wurde und schließlich in seinen 
ursprünglichen Zustand zurückkehrte.“ 

Dies ist die Bedeutung der Worte: „Ich 
bin in Meinen Garten gekommen, Meine 
Schwester, Meine Braut“ (Hohelied 5:1). 
Als der Heilige, gelobt sei Er, das 
Universum erschuf, begehrte Er eine 
Wohnstätte in den unteren Welten, wie 
Er sie in den oberen Welten hat. Er rief 
Adam und sprach: „Von allen Bäumen 
des Gartens darfst du essen, aber vom 
Baum der Erkenntnis von Gut und Böse 
darfst du nicht essen.“ Doch Adam 
übertrat das Gebot. Da sprach der 
Heilige, gelobt sei Er: „So wie Ich eine 
Wohnstätte in den oberen Welten habe, 
so wollte Ich auch eine Wohnstätte in 
den unteren Welten. Ich habe dir ein 
einziges Gebot gegeben, und du hast es 
nicht gehalten!“ Sogleich zog Gott Seine 
Gegenwart in den Himmel zurück …  

[Der Midrasch zählt sodann die weiteren Sünden 
der Menschheit auf. Jede dieser Sünden 
bewirkte, dass sich die göttliche Gegenwart eine 
Stufe weiter aus der Welt entfernte. Dann 
kamen Abraham und seine Nachkommen, von 
denen jeder die göttliche Gegenwart eine Stufe 
näherbrachte …] 

Dann kam Moses und holte die göttliche 
Gegenwart wieder auf die Erde zurück. 
Wann? Als das Stiftszelt errichtet wurde. 
Da sprach der Heilige, gelobt sei Er: „Ich 
bin in Meinen Garten gekommen, Meine 
Schwester, Meine Braut.“ – „Ich bin zu 
dem zurückgekehrt, was Ich von Anfang 
an begehrt hatte.“ Dies ist die 
Bedeutung von „Es geschah an dem Tag, 
als Moses die Stiftshütte aufrichtete“ – 
die Quelle für die Aussage von Rabbi 
Schimon Bar Jochai, dass „und es 
geschah“ auf etwas verweise, das zuvor 
existierte, dann unterbrochen wurde 
und schließlich in seinen ursprünglichen 

Zustand zurückkehrte (Tanchuma 
[Buber], Nasso 24). 

Das Stiftszelt war, so klein und zerbrechlich es 
auch war, ein Ereignis von kosmischer 
Bedeutung. Es brachte die göttliche Gegenwart, 
die Schechina, die denselben Wortstamm hat 
wie Mischkan, vom Himmel auf die Erde herab. 
Doch wie ist diese Idee zu verstehen? Er ist in 
einem der Schlüsselbegriffe der Tora enthalten: 
kadosch – „heilig“. 

Wie die jüdischen Mystiker feststellten, 
beinhaltet die Schöpfung einen Akt der 
Selbstbegrenzung seitens des Schöpfers. Das 
Wort Olam, „Welt“, ist unmittelbar mit dem 
Wort ne’elam, „verborgen“, verwandt. Damit es 
Wesen mit freiem Willen, Entscheidungsfreiheit 
und moralischer Verantwortung geben kann, 
darf Gott keine allgegenwärtig greifbare 
Präsenz sein. Als die Israeliten am Sinai die 
Stimme Gottes hörten, sagten sie zu Moses: 
„Sprich du mit uns, und wir wollen hören; aber 
Gott soll nicht mit uns sprechen, sonst sterben 
wir“ (Exod. 20:16). Die unmittelbare, 
unvermittelte Gegenwart Gottes ist 
überwältigend. 

Das Unendliche verdrängt das Endliche. Gott ist 
wie ein Elternteil: Wenn ein Elternteil nicht 
loslässt, wird das Kind niemals gehen lernen. 
Loslassen bedeutet, dass das Kind stolpern und 
fallen wird – aber nicht für immer. Schließlich 
wird es gehen lernen. So verhält es sich auch 
mit anderen Formen des Lernens durch Tun. In 
verschiedenen Entwicklungsphasen muss sich 
ein Elternteil zunehmend zurückziehen, um 
dem Kind Raum zum Wachsen zu geben. 
Ebenso muss Sich Gott zurückziehen, damit die 
nach Seinem Bild geschaffene Menschheit 
schließlich Sein „Partner im Schöpfungswerk“ 
werden kann. Schöpfung ist ein Akt göttlicher 
Selbstbegrenzung. 

Doch daraus ergibt sich ein Paradox: Wenn Gott 
überall wahrnehmbar wäre, bliebe kein Raum 
für den Menschen. Wenn Gott jedoch nirgends 
wahrnehmbar ist, wie kann der Mensch Ihn 
dann erkennen, Ihm nahekommen oder 



 4 

verstehen, was Er von uns will? Die Antwort, 
die bereits in der Schöpfungserzählung 
angedeutet wird, lautet, dass Gott sich in 
mehreren Dimensionen einen Bereich vorbehält, 
der Ihm in besonderer Weise zu eigen ist. Ein 
erster Bereich ist die Dimension der Zeit: der 
siebte Tag (und schließlich der siebte Monat, 
das siebte Jahr und das Erlassjahr am Ende des 
siebten Sabbatjahr-Zyklus). Ein weiterer Bereich 
befindet sich unter den Nationen nach deren 
Aufteilung in verschiedene Sprachen und 
Zivilisationen: das Bundesvolk, die Kinder 
Israels. Ein dritter Bereich liegt in der 
Dimension des Raums: das Stiftszelt. Jeder 
dieser Bereiche ist heilig, das heißt, ein Punkt, 
an dem die göttliche Gegenwart aus der 
Verborgenheit ins Sichtbarwerden tritt, an dem 
das Verborgene zur Offenbarung wird. So wie 
der Schabbat in der Zeit, so war das Stiftszelt im 
Raum: kadosch – heilig, abgesondert, Gottes 
Bereich. Das Heilige ist der metaphysische 
Raum, in dem Himmel und Erde einander 
begegnen. 

Für diese Begegnung müssen bestimmte 
Voraussetzungen erfüllt sein. Dort herrscht 
Gott, nicht der Mensch. Daher ist sie mit dem 
Verzicht auf den autonomen menschlichen 
Willen verbunden. Für private Initiative ist hier 
kein Raum. Deshalb sterben Nadab und Abihu 
später, weil sie ein „nicht gebotenes“ Feuer 

darbringen. Während Chol („das Profane“) der 
Bereich ist, in dem Gott Selbstbegrenzung übt, 
um Raum für den Menschen zu schaffen, ist 
Kodesch der Bereich, in dem der Mensch 
Selbstbegrenzung übt, um Raum für Gott zu 
schaffen. 

Die Errichtung des Stiftszelts durch die 
Israeliten ist deshalb das Gegenstück zur 
Erschaffung des Universums durch Gott. Beides 
waren Akte der Selbstzurücknahme, durch die 
der eine dem anderen Raum gab. Die 
ausführliche Beschreibung der Errichtung des 
Mischkan soll zeigen, dass nichts davon aus 
eigener Initiative von Moses, Bezalel oder den 
Israeliten geschah. Daher fehlt an einem 
entscheidenden Punkt jede Parallelität. 
Während nach der Erschaffung des Universums 
steht: „Und Gott sah alles, was Er gemacht 
hatte, und siehe, es war sehr gut“ (Gen. 1:31), 
heißt es nach der Errichtung des Mischkan: 
„Moses sah all das kunstvolle Werk, und siehe, 
sie hatten es vollbracht; wie Gott es geboten 
hatte, so hatten sie es gemacht“ (Exod. 39:43). 

Im Bereich des Heiligen ist „wie Gott es geboten 
hatte“ das menschliche Gegenstück zu dem 
göttlichen „Es war sehr gut“. Chol ist der Raum, 
den Gott für die Menschen schafft. Kodesch ist 
der Raum, den wir für Gott schaffen.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fragen für den Schabbat-Tisch 
 

1. Warum widmet die Tora der Errichtung des Mischkan mehr Raum als der Erschaffung des gesamten 

Universums? Was meinen Sie? 

2. Was bedeutet es, in unserem geschäftigen Alltag Raum für Gott zu schaffen? 

3. Die Juden erhielten von Gott genaue Anweisungen, wie sie den Mischkan bauen sollten. Warum konnten sie 

nicht aus eigener kreativer Initiative handeln? 

 


