Covenant &
Conversation

THE RABBI SACKS LEGACY

Ocu el Jgilos

BASIEREND AUF DEN LEHREN UND SCHRIFTEN VON RABBI LORD JONATHAN SACKS

Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel fiir ihre grofziigige Unterstiitzung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel.
»Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergriindige Wahrheit ab, sondern auch auf deren
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er {iber 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft

und der Tora gewidmet war. Ein auergewohnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens {iber alle Maen bewegt hat.“ — Rabbi Sacks

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"! innerhalb der
deutschsprachigen jiidischen Welt verbreiten zu konnen. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jiidische Werte mit zeitgendssischen und
gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verkniipfen.

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters erméglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der
Tora in den Alltag einzubinden.

Teruma

Ubersetzt von Rabbiner D. Kern

Zwei Schopfungserzdhlungen

In der Tora werden zwei Schopfungsakte
beschrieben: Einerseits die Erschaffung des
Universums durch Gott und andererseits die
Errichtung des Mikdasch (Heiligtum), auch
Mischkan (Wohnstétte) oder Stiftszelt genannt,
durch die Israeliten. Dieses Heiligtum begleitete
das Volk durch die Wiiste und diente spéter als
Prototyp fiir den Tempel in Jerusalem.

Die Verbindung zwischen beiden ist nicht
zuféllig. Wie einige Kommentatoren bemerkt
haben, stellt die Tora eine Reihe sprachlicher
Parallelen zwischen beiden her. Die Wirkung ist
unverkennbar: Das Zweite spiegelt das Erste

wider. So wie Gott das Universum erschuf, so
wies er die Israeliten an, den Mischkan zu
errichten. Dies war ihre erste grofie
konstruktive und gemeinschaftliche Tat nach
der Durchquerung des Schilfmeeres, nachdem
sie den Herrschaftsbereich Agyptens verlassen
und ihre neue Existenz als Volk Gottes
begonnen hatten. So wie das Universum mit
einem Schopfungsakt begann, so beginnt auch
die jiidische Geschichte, die Geschichte eines
erlosten Volkes, mit einem Schopfungsakt:

,Und du sollst [die Wohnstitte] und alle
ihre Gerite heiligen” (Exod. 40:9).

Das Universum (Genesis)

Der Mischkan (Exodus)

,Und Gott machte die Ausdehnung” (Gen. 1:7)

,Sie sollen mir ein Heiligtum machen” (Exod.
25:8)

(Gen. 1:16)

,Und Gott machte die beiden grofSen Lichter”

,Sie sollen eine Lade machen” (Exod. 25:10)

,Und Gott machte die Tiere der Erde” (Gen.
1:25)

,Und du sollst einen Tisch machen” (Exod.
25:23)

siehe, es war sehr gut” (Gen. 1:31)

,Und Gott sah alles, was Er gemacht hatte, und

,Moses sah all das kunstvolle Werk, und
siehe, sie hatten es vollbracht; wie Gott es




geboten hatte, so hatten sie es gemacht”
(Exod. 39:43)

.50 waren der Himmel und die Erde und all
ihr Heer vollendet” (Gen. 2:1)

,50 waren alle Arbeiten an der Wohnstétte
des Stiftszelts vollendet” (Exod. 39:32)

,,Und Gott vollendete all das Werk, das Er
getan hatte” (Gen. 2:2)

,Und Moses vollendete das Werk” (Exod.
40:33)

,Und Gott segnete” (Gen. 2:3)

,Und Moses segnete” (Exod. 39:43)

,Und Er heiligte ihn” (Gen. 2:3)

,Und du sollst [die Wohnstitte] und alle ihre
Gerdte heiligen” (Exod. 40:9)

,Und Gott machte die beiden grofien Lichter”
(Gen. 1:16)

,Sie sollen eine Lade machen” (Exod. 25:10)

,Und Gott machte die Tiere der Erde” (Gen.
1:25)

,Und du sollst einen Tisch machen” (Exod.
25:23)

,Und Gott sah alles, was Er gemacht hatte, und
siehe, es war sehr gut” (Gen. 1:31)

,Moses sah all das kunstvolle Werk, und
siehe, sie hatten es vollbracht; wie Gott es

geboten hatte, so hatten sie es gemacht”
(Exod. 39:43)

.50 waren der Himmel und die Erde und all
ihr Heer vollendet” (Gen. 2:1)

,50 waren alle Arbeiten an der Wohnstétte
des Stiftszelts vollendet” (Exod. 39:32)

Die Schliisselworter ,,machen”, ,sehen”,
,vollenden”, ,segnen”, ,heiligen” und , Werk”
sind in beiden Erzdhlungen dieselben. Damit
wird angedeutet, dass die Errichtung des
Mischkan fiir die Israeliten eine dhnliche
Bedeutung hatte wie die Erschaffung des
Universums fiir Gott.

Und doch ist der Unterschied bemerkenswert.
Die Erschaffung des Universums umfasst
lediglich 34 Verse (Genesis, Kapitel 1 sowie die
ersten drei Verse von Kapitel 2). Die Errichtung
des Mischkan hingegen nimmt Hunderte von
Versen ein (Teruma, Tezawe, ein Teil von Ki
Tissa, Wajakhel und Pekude) - weit mehr als das
Zehnfache. Warum? Das Universum ist
gewaltig. Das Heiligtum hingegen war klein -
eine bescheidene Konstruktion aus Stangen und
Vorhingen, die abgebaut und von Ort zu Ort
getragen werden konnte, wihrend die Israeliten
durch die Wiiste zogen. Wenn die Lange eines
biblischen Abschnitts ein Mafs fiir die
Bedeutung ist, die ihm die Tora beimisst,

warum wird dann so viel Zeit und Raum dem
Mischkan gewidmet?

Die Antwort ist tiefgriindig. Die Tora ist nicht
das Buch der Menschen iiber Gott. Sie ist Gottes
Buch iiber die Menschen. Fiir einen
unendlichen, allméchtigen Schopfer ist es ein
Leichtes, der Menschheit eine Wohnstitte zu
bereiten. Umgekehrt ist es fiir Menschen - in
ihrer Endlichkeit und Verletzlichkeit - schwer,
Gott eine Wohnstitte zu bereiten. Und doch ist
dies der Zweck - nicht nur des Mischkan im
Besonderen, sondern der Tora als Ganzes.

Ein Midrasch driickt dies anschaulich aus:

~Es geschah am Tage, als Moses mit
dem Aufstellen des Stiftszelts fertig
war” (Num. 7:1) - Rabbi [Jehuda
Hanassi] sagte: ,Wo immer es heifst ,und
es geschah’, bezieht es sich auf etwas
Neues.” Rabbi Schimon Bar Jochai sagte
hingegen: ,Wo immer es heifst ,und es
geschah’, bezieht es sich auf etwas, das



zuvor existierte, dann unterbrochen
wurde und schliefSlich in seinen
urspriinglichen Zustand zurtickkehrte.”

Dies ist die Bedeutung der Worte: , Ich
bin in Meinen Garten gekommen, Meine
Schwester, Meine Braut” (Hohelied 5:1).
Als der Heilige, gelobt sei Er, das
Universum erschuf, begehrte Er eine
Wohnstitte in den unteren Welten, wie
Er sie in den oberen Welten hat. Er rief
Adam und sprach: ,Von allen Biumen
des Gartens darfst du essen, aber vom
Baum der Erkenntnis von Gut und Bose
darfst du nicht essen.” Doch Adam
tbertrat das Gebot. Da sprach der
Heilige, gelobt sei Er: ,So wie Ich eine
Wohnstitte in den oberen Welten habe,
so wollte Ich auch eine Wohnstitte in
den unteren Welten. Ich habe dir ein
einziges Gebot gegeben, und du hast es
nicht gehalten!” Sogleich zog Gott Seine
Gegenwart in den Himmel zurtick ...

[Der Midrasch z&hlt sodann die weiteren Stinden
der Menschheit auf. Jede dieser Siinden
bewirkte, dass sich die gottliche Gegenwart eine
Stufe weiter aus der Welt entfernte. Dann
kamen Abraham und seine Nachkommen, von
denen jeder die gottliche Gegenwart eine Stufe
ndherbrachte ...]

Dann kam Moses und holte die gottliche
Gegenwart wieder auf die Erde zurtick.
Wann? Als das Stiftszelt errichtet wurde.
Da sprach der Heilige, gelobt sei Er: ,Ich
bin in Meinen Garten gekommen, Meine
Schwester, Meine Braut.” -, Ich bin zu
dem zurtickgekehrt, was Ich von Anfang
an begehrt hatte.” Dies ist die
Bedeutung von ,Es geschah an dem Tag,
als Moses die Stiftshiitte aufrichtete” -
die Quelle fiir die Aussage von Rabbi
Schimon Bar Jochai, dass ,,und es
geschah” auf etwas verweise, das zuvor
existierte, dann unterbrochen wurde
und schliefSlich in seinen urspriinglichen

Zustand zurtickkehrte (Tanchuma
[Buber], Nasso 24).

Das Stiftszelt war, so klein und zerbrechlich es
auch war, ein Ereignis von kosmischer
Bedeutung. Es brachte die gottliche Gegenwart,
die Schechina, die denselben Wortstamm hat
wie Mischkan, vom Himmel auf die Erde herab.
Doch wie ist diese Idee zu verstehen? Er ist in
einem der Schluisselbegriffe der Tora enthalten:
kadosch - , heilig”.

Wie die jiidischen Mystiker feststellten,
beinhaltet die Schopfung einen Akt der
Selbstbegrenzung seitens des Schopfers. Das
Wort Olam, ,Welt”, ist unmittelbar mit dem
Wort ne’elam, ,, verborgen”, verwandt. Damit es
Wesen mit freiem Willen, Entscheidungsfreiheit
und moralischer Verantwortung geben kann,
darf Gott keine allgegenwirtig greifbare
Préasenz sein. Als die Israeliten am Sinai die
Stimme Gottes horten, sagten sie zu Moses:
,Sprich du mit uns, und wir wollen horen; aber
Gott soll nicht mit uns sprechen, sonst sterben
wir” (Exod. 20:16). Die unmittelbare,
unvermittelte Gegenwart Gottes ist
tiberwiéltigend.

Das Unendliche verdrangt das Endliche. Gott ist
wie ein Elternteil: Wenn ein Elternteil nicht
loslasst, wird das Kind niemals gehen lernen.
Loslassen bedeutet, dass das Kind stolpern und
fallen wird - aber nicht fiir immer. Schliefdlich
wird es gehen lernen. So verhilt es sich auch
mit anderen Formen des Lernens durch Tun. In
verschiedenen Entwicklungsphasen muss sich
ein Elternteil zunehmend zuriickziehen, um
dem Kind Raum zum Wachsen zu geben.
Ebenso muss Sich Gott zurtickziehen, damit die
nach Seinem Bild geschaffene Menschheit
schlieflich Sein ,, Partner im Schopfungswerk”
werden kann. Schopfung ist ein Akt gottlicher
Selbstbegrenzung.

Doch daraus ergibt sich ein Paradox: Wenn Gott
uiberall wahrnehmbar wire, bliebe kein Raum
ftir den Menschen. Wenn Gott jedoch nirgends
wahrnehmbar ist, wie kann der Mensch Ihn
dann erkennen, Ihm nahekommen oder



verstehen, was Er von uns will? Die Antwort,
die bereits in der Schopfungserzahlung
angedeutet wird, lautet, dass Gott sich in
mehreren Dimensionen einen Bereich vorbehalt,
der Ihm in besonderer Weise zu eigen ist. Ein
erster Bereich ist die Dimension der Zeit: der
siebte Tag (und schlieflich der siebte Monat,
das siebte Jahr und das Erlassjahr am Ende des
siebten Sabbatjahr-Zyklus). Ein weiterer Bereich
befindet sich unter den Nationen nach deren
Aufteilung in verschiedene Sprachen und
Zivilisationen: das Bundesvolk, die Kinder
Israels. Ein dritter Bereich liegt in der
Dimension des Raums: das Stiftszelt. Jeder
dieser Bereiche ist heilig, das heifst, ein Punkt,
an dem die gottliche Gegenwart aus der
Verborgenheit ins Sichtbarwerden tritt, an dem
das Verborgene zur Offenbarung wird. So wie
der Schabbat in der Zeit, so war das Stiftszelt im
Raum: kadosch - heilig, abgesondert, Gottes
Bereich. Das Heilige ist der metaphysische
Raum, in dem Himmel und Erde einander
begegnen.

Fiir diese Begegnung miissen bestimmte
Voraussetzungen erfiillt sein. Dort herrscht
Gott, nicht der Mensch. Daher ist sie mit dem
Verzicht auf den autonomen menschlichen
Willen verbunden. Fiir private Initiative ist hier
kein Raum. Deshalb sterben Nadab und Abihu
spéater, weil sie ein ,nicht gebotenes” Feuer

N

darbringen. Wahrend Chol (,,das Profane”) der
Bereich ist, in dem Gott Selbstbegrenzung tibt,
um Raum fiir den Menschen zu schaffen, ist
Kodesch der Bereich, in dem der Mensch
Selbstbegrenzung tibt, um Raum fiir Gott zu
schaffen.

Die Errichtung des Stiftszelts durch die
Israeliten ist deshalb das Gegensttick zur
Erschaffung des Universums durch Gott. Beides
waren Akte der Selbstzurticknahme, durch die
der eine dem anderen Raum gab. Die
ausfiihrliche Beschreibung der Errichtung des
Mischkan soll zeigen, dass nichts davon aus
eigener Initiative von Moses, Bezalel oder den
Israeliten geschah. Daher fehlt an einem
entscheidenden Punkt jede Parallelitét.
Wihrend nach der Erschaffung des Universums
steht: ,Und Gott sah alles, was Er gemacht
hatte, und siehe, es war sehr gut” (Gen. 1:31),
heifst es nach der Errichtung des Mischkan:
»Moses sah all das kunstvolle Werk, und siehe,
sie hatten es vollbracht; wie Gott es geboten
hatte, so hatten sie es gemacht” (Exod. 39:43).

Im Bereich des Heiligen ist ,wie Gott es geboten
hatte” das menschliche Gegenstiick zu dem
gottlichen ,Es war sehr gut”. Chol ist der Raum,
den Gott fuir die Menschen schafft. Kodesch ist
der Raum, den wir fiir Gott schaffen.

Fragen fUr den Schabbat-Tisch
/ I . Warum widmet die Tora der Errichtung des Mjschkan mehr Raum als der Erschaffung des gesamten

Universums? Was meinen Sie?

CORNIS

Was bedeutet es, in unserem geschaftigen Alltag Raum fur Gott zu schaffen?

Die Juden erhielten von Gott genaue Anweisungen, wie sie den Mjschkan bauen sollten. Warum konnten sie

nicht aus eigener kreativer Initiative handeln?

Om«c@w dees

®®®@®® | RABBISACKS.ORG



