
שיג ושיח – הרב יונתן זקס רה﻿י יציסיפור ישנ

2 1

שני סיפורי יצירה
בידי  העולם  בריאת  יצירה:  של  מעשים  שני  מתארת  התורה 
והנייד של המקדש,  גלגולו הראשון  והקמת המשכן,   – אלוהים 

בידי בני ישראל.

הקשר בין השניים אינו מקרי. כפי שהראו מפַַרשים רבים, 
הסיפורים. התוצאה  בין  רבות  מילוליות  יצרה מקבילות  התורה 
אינה משאירה מקום לטעוּּת. הקמת המשכן משקפת את בריאת 
את  הנחה  הוא  כך  העולם,  את  ברא  שאלוהים  כשם  העולם. 
הבונה  המשותף,  המעשה  זהו  המשכן.  את  לבנות  ישראל  בני 
והגדול הראשון שלהם מאז חצו את ים סוף, יצאו מתחומיה של 
שהעולם  כשם  האלוהים.  כעַַם  החדש  לתחומם  ונכנסו  מצרים 
התחיל במעשה של יצירה, כך מתחילה גם ההיסטוריה היהודית, 

תולדותיו של עם גאוּּל: 

המשכּן )שְמות(העולם )בראשית(

הָרָקִיעַ"  אֶת  אֱ־להִֹים  "וַיַעַּשׂ 
)א, ז(

שׁ" )כה, ח( "וְעָשׂוּ לִי מִקְדָּ

נֵי  שְׁ אֶת  אֱ־להִֹים  "וַיַּעַשׂ 
דלִֹים" )א, טז( ארֹתֹ הַגְּ הַמְּ

"וְעָשׂוּ אֲרוֹן" )כה, י(

חַיַּת  אֶת  אֱ־להִֹים  "וַיַּעַשׂ 
הָאָרֶץ" )א, כה(

לְחָן" )כה, כג( יתָ שֻׁ "וְעָשִׂ

ר  ל אֲשֶׁ "וַיַרְּא אֱ־להִֹים אֶת כׇּ
)א,  מְאדֹ"  טוֹב  ה  וְהִנֵּ ה  עָשָׂ

לא(

לָאכָה  ל הַמְּ ה אֶת כׇּ "וַיַרְּא משֶֹׁ
צִוָהּ  ר  אֲשֶׁ כַּ עָשׂוּ אתָֹהּ  ה  וְהִנֵּ

ה'" )לט, מג(

וְכלׇ  וְהָאָרֶץ  מַיִם  הַשָּׁ "וַיְכֻלּוּ 
צְבָאָם" )ב, א(

ן אהֶֹל  כַּ ל עֲבדַֹת מִשְׁ כֶל כׇּ "וַתֵּ
מוֹעֵד" )לט, לב(

בִיעִי  יּוֹם הַשְּׁ "וַיְכַל אֱ־להִֹים בַּ
ה" )ב, ב( ר עָשָׂ מְלַאכְתּוֹ אֲשֶׁ

לָאכָה"  הַמְּ אֶת  ה  משֶֹׁ "וַיְכַל 
)מ, לג(

ה" )לט, מג("וַיְבָרֶךְ אֱ־להִֹים" )ב, ג( "וַיְבָרֶךְ אתָֹם משֶֹׁ

שׁ אתֹוֹ" )ב, ג( לָיו" "וַיְקַדֵּ כֵּ ל  וְאֶת כׇּ תָּ אתֹוֹ  שְׁ "וְקִדַּ
)מ, ט(

מילות המפתח – לעשות, לראות, לכלות, לברך, לקדש, מלאכה, 
והנה – הן אותן מילים בשני הסיפורים. משתמע מכך שעשיית 
המשכן הייתה לבני ישראל מה שבריאת העולם הייתה לאלוהים. 

אך ישנו גם פער, והוא עצום. סיפור בריאת העולם מקופל 
ב־34 פסוקים )בראשית א, ושלושת הפסוקים הראשונים בבראשית 
ב(. סיפור בניית המשכן משתרע על פני מאות פסוקים, לאורך 
ויקהל  תישא,  מכי  חלק  תצווה,  )תרומה,  פרשות  מחמש  יותר 
ופקודי(; הוא ארוך פי עשרה ויותר מסיפור הבריאה. מדוע? הרי 
העולם עצום, והמשכן צמצום – מבנה צנוע של מוטות ויריעות 
שאפשר היה לפרקו ולשאת אותו ממקום למקום במסעות במדבר. 

תרומהפרשת

לעילוי נשמת: פינחס בן יעקב אשר אייז, עזריאל בן אריה לייב שרטר



שיג ושיח – הרב יונתן זקס רה﻿י יציסיפור ישנ

4 3

מדור  מהם,  אחד  וכל  וצאצאיו,  אברהם  שהגיעו  עד  יותר.  עוד 
לדור, גרם להחזרת השכינה צעד נוסף אל עבר הארץ. לבסוף,

כשהוקם  אימתי?  השכינה.  את  והוריד  משה  עמד 
 – ה["  כַַ�לָּּ ]אֲֲחֹתִִֹי  י  לְְגַַּ�נִּ אתִִי  "�בָּּ הקב"ה,  אמר  המשכן. 
ר שהייתי מִִתאוה לי ]מבראשית[". וזה הוא "וַַיְְהִִי  לדָבָ
יוחאי,  בן  שמעון  ר'  אמר  מכאן  ה",  ׁ מֹשֶֹׁ� לּּּ�כַּוֹֹת   יוֹֹם  ּ�בְּ
אין "וַַיהי" אלא דבר שהיה ונפסק להרבה ימים וחזר 

לכמות שהיה. 

בעל  מאורע  הייתה  ורעוע,  קטן  משכן  אותו  המשכּּן,  עשיית 
חשיבות קוסמית. היא הורידה את השכינה מהשמיים לארץ )והרי 
עלֵֵינו להבין  איך  ועדיין,  ו"שכינה" שורש אחד להם(.  "משכן" 
זה? התשובה טמונה באחת ממילות המפתח של התורה,  רעיון 

המילה "קדוש".

כרוכה  הייתה  העולם  בריאה  המקובלים,  שלימדו  כפי 
בהצטמצמותו של הבורא. המילה "עולם" עומדת בזיקה ישירה 
להיעלם  הבורא  על  עולם,  שיתקיים  כדי  שכן  "נעלם".  למילה 
מבחינה מסוימת; קיומם של רצון חופשי, בחירה ואחריות מוסרית 
וטוטלית. כשבני  לא תהיה מוחשית  מחייב שנוכחותו של האל 
ה  ר אַַ�תָּּ ּ�בֵּּ�דַּ ישראל שמעו את קול האל בהר סיני הם אמרו למשה "
מוּּת" )שמות כ, טו(.  ן ָנָ ּ�פֶּ נוּּ אֱֱ־לֹהִִֹים  ר עִִ�מָּּ ה וְְאַַל יְְדַַּ�בֵּ ָעָָמָׁ   נוּּ וְְנִִשְׁ� עִִ�מָּּ
השכינה הישירה והבלתי־אמצעית של האל מציפה עד לבלי שׂׂאת. 

ורק  ה;  כהוֶרֶ כמוהו  אלוהים  הסופי.  את  דוחק  האינסופי 
כאשר הורה משחרר את הילד, יכול הילד ללמוד ללכת. השחרור 
בסופו  לעַַד.  לא  אבל  וימעד.  ידדה  שהפעוט  בהכרח  פירושו 
לימוד־ של  אחרות  בצורות  גם  הוא  כך  ללכת.  ילמד  דבר  של 

החשיבות  על  מעיד  מסוים  לנושא  מקצה  המקום שהתורה  אם 
שהיא מייחסת לו, מדוע הקדישה שטח וזמן רבים כל כך למשכן 

הקטן, וכה מעטים לעולם הגדול?

התשובה עמוקה. התורה איננה ספרוֹֹ של האדם על אלוהים. 
היא ספרו של אלוהים על האדם. בורא אינסופי וכול־יכול אינו 
סופיים  בית לאנושות. אך מה קשה לבני אדם,  מתקשה לברוא 
היא  בדיוק  זו  אבל  לאלוהים!  מקום  ליצור  שכמונו,  ופגיעים 
מדרש  כולה.  התורה  של  אלא  המשכן,  של  רק  לא   – התכלית 

חז"ל )תנחומא בובר, נשא, כד( מציג זאת בציוריות: 

ן[" )במדבר  �כָּּׁ  שְּׁ�מִּ� ת הַַ קִִָהָים ֶאֶ ]לְְ ה  ׁ לּּּ�כַּוֹֹת מֹשֶֹׁ� יוֹֹם  "וַַיְְהִִי ּ�בְּ
שנאמר  מקום  כל  אומר,  הנשיא[  ]יהודה  רבי  א(.  ז, 
יוחאי אומר,  ור' שמעון בר  "וַַיהי" – דבר חדש הוא. 
כל מקום שהוא אומר "וַַיהי" – דבר שהיה ופסק להרבה 

ימים, וחזר להיות לכמות שהיה.

)שיר  ה["  כַַ�לָּּ ]אֲֲחֹֹתִִי  י  לְְגַַּ�נִּ אתִִי  "�בָּּ הכתוב  שאמר  זהו 
ה  הִִתְְאַַָ�וָּ השירים ה, א(. בשעה שברא הקב"ה העולם, 
שיהא לו דירה בתחתונים ]=על פני האדמה[ כשם שיש 
ּ�כֹּל עֵֵץ  הוּּ ואמר לו, "מִִ לו בעליונים. קרא את אדם וצִִָ�וָּ
נּּּ�מֶּוּּ"   ע לֹאֹ תֹאֹכַַל מִִ ָרָָוָ עַַּ�דַּת טוֹֹב  ּ�תֹּאכֵֵל, וּּמֵֵעֵֵץ הַַ כָֹאָלֹ  ן  הַַ�גָּּ
)בראשית ב, טז-יז( – ועבר על ציוויו. אמר לו הקב"ה, 
"כך נִִתאוֵֵיתי, כשם שיש לי דירה בעליונים כך יהא לי 
בתחתונים, ודבר אחד צויתי אותך, ולא שמרת אותו!" 

מיד סילק הקב"ה שכינתו לרקיע...

המדרש ממשיך כאן ומונה את חטאיה הבאים של האנושות. כל 
אחד מהם גרם לאלוהים להרחיק את שכינתו מהארץ לרקיע גבוה 



שיג ושיח – הרב יונתן זקס רה﻿י יציסיפור ישנ

6

ה הקודש הוא הזמן והמקום שבהם מגביל את עצמו  לאדם – ה�נֵֵּ
האדם כדי ליצור מקום לאלוהים. 

על כן, בניית המשכן בידי בני ישראל היא מקבילתה של 
בריאת העולם בידי אלוהים. שניהם היו מעשים של ויתור, שבהם 
הצד היוצר פינה מקום לצד האחר. הפירוט הרב שנוקטת התורה 
במעשה המשכן נועד להראות ולהדגיש ששום פרט במפעל הזה 
לא נעשה ביוזמתם של משה, בצלאל או מי מבני ישראל. מכאן 
העדר ההקבלה בהיבט אחד מכריע. בעוד אחרי בריאת העולם 
ה טוֹֹב מְְאֹדֹ",  וְְהִִּ�נֵּ ה  ׂ�שָָׂעָ ר  ׁ אֲֲשֶׁ� כׇּל  ת  אֱֱ־לֹהִִֹים ֶאֶ רְְּ�יַּא  "וַַ אנו קוראים 
ה  אָכָ ָלָּ�מְּ ת כׇּל הַַ ה ֶאֶ ׁ רְְּ�יַּא מֹשֶֹׁ� הנה אחרי בניית המשכן הנוסח הוא "וַַ

ה ה'". ר צִִ�וָּּ ׁ אֲֲּ�כַּשֶׁ� הָּּתָ  שָׂׂעָוּּ אֹ ה  וְְהִִּ�נֵּ

הוא  ה'"  ה  צִִ�וָּּ ר  ׁ אֲֲּ�כַּשֶׁ� " הקודש,  אל  מגיעים  כשהדברים 
התחום  הוא  החול  האלוהי.  מְְאֹדֹ"  ל"טוֹֹב  האנושית  המקבילה 
שאלוהים מפַַנה לאדם. הקודש הוא התחום שאנו מפנים לאלוהים.

סביב שולחן שבת

מדוע לדעתכם מקדישה התורה לבניית המשכן מקום .1	
גדול בהרבה מזה שהיא מקצה לבריאת העולם כולו?

יצירת מקום לאלוהים בחיי השגרה .2	 מובָנה של  מהו 
העמוסים שלנו?

בני ישראל קיבלו מה' הנחיות מדויקות לבניית המשכן. .3	
מדוע לא יכלו להשתמש ביצירתיות העצמית שלהם?

5

באמצעות־עשייה. שלב אחר שלב חייבת האם וחייב האב לסגת 
האל  גם  צריך  כך  לגדול.  לילדם  ולהניח  אחד  ועוד  צעד  עוד 
שהאדם  עד  בצלמו,  העשויים  ובנותיו  בבניו  באנושות,  לנהוג 
ייעשה שותפו של האל בבריאה. הבריאה היא מעשה של צמצום, 

שאלוהים מגביל בו את עצמו. 

אלא שהדבר יוצר פרדוקס. אם אלוהים נוכח בכל מקום, לא 
נותר מקום לבני האדם. אבל אם אלוהים אינו נוכח בשום מקום, 
איך תדענו האנושות? איך תגיע אליו, איך תתקרב אליו? איך יבין 
האדם מה ה' דורש ממנו? התשובה, הנרמזת כבר בסיפור הבריאה, 
היא שהאל שומר בכמה ממדים תחום לעצמו בלבד. הממד האחד 
הוא הזמן. כאן תוחם לו האל את היום השביעי )ובהמשך התורה 
את החודש השביעי, השנה השביעית, ושנת היובל שבתום שבע 
שביעיות שנים(. הממד השני הוא העמים. משנחלקה האנושות 
ללשונות ולציוויליזציות רבות, ייחד לו אלוהים את בני בריתו, 
את עם ישראל. הממד השלישי הוא המרחב. וזהו המִִשכּּן. מקום 
שכינתו המיוחד לו על פני האדמה ובתוך בני ישראל. כל אחד 
ם  עֱֱֶנֶָלָ מהמתחמים הללו קדוש; כלומר, שכינת האל מגיחה בו מן ה
קדוש,  למרחב:  הוא  המשכן  לזמן,  היא  ששַַבת  מה  ה.  הנִִגְְֶלֶ אל 
נבדל, מתחם האל. הקדוש הוא הזירה המטפיזית שבה נפגשים 

שמיים וארץ. 

למפגש זה יש פרמטרים מפורטים. כאן מושל האל; כאן לא 
רודה האדם. על כן, המפגש קשור בוויתור של האדם על רצונו 
בהמשך  כן,  על  אנושית.  פרטית  ליוזמה  מקום  בו  אין  היוצר. 
סיפור המשכן, ימותו נדב ואביהוא בני אהרן בהביאם "לִִפְְנֵֵי ה' 
כי בעוד החול הוא  א(.  י,  )ויקרא  ם"  ה אָֹתָ צִִ�וָּּ לֹאֹ  ר  ׁ אֲֲשֶׁ� ה  ָרָָזָ  אֵֵׁשׁ 
הזמן והמקום שבהם אלוהים מגביל את עצמו כדי ליצור מקום 




