T"0D2

Co nven iO y. ; Omc@w dees
Conversacion

THE RABBI SACKS LEGACY

BASADO EN LAS ENSENANZAS Y ESCRITOS DEL RABINO LORD JONATHAN SACKS

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversacion, dedicado a la memoria de Harry (Jaim)
Schimmel. “He amado la Tord del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades
superficiales, sino también en su conexion con una verdad mds profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 afios, han
construido una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Tord. Una pareja extraordinaria que me ha conmovido mds alld de toda
medida con el ejemplo de sus vidas.” — Rabino Sacks

Teruma

Traductor: Abraham Maravankin

Dos relatos de la creacidn

La Tora describe dos actos de creacion: la
creacion del universo por parte de Dios, y la
creacion del Mikdash, o Mishkén, por parte
de los israelitas - el Santuario que viajaba con
ellos en el desierto, prototipo del Templo en
Jerusalén.

La conexion entre ambos no es incidental.
Como han sefialado varios comentaristas, la
Tora establece una serie de paralelismos
verbales entre ellos. El efecto es

inconfundible. El segundo refleja al primero.
Asi como Dios hizo el universo, asi instruyo6 a
los israelitas para que hicieran el Mishkan. Es
su primer gran acto constructivo y
colaborativo después de cruzar el Mar Rojo,
dejar el dominio de Egipto y entrar en su
nuevo dominio como el pueblo de Dios. Asi
como el universo comenzdé con un acto de
creacion, asi también la historia judia - la
historia de un pueblo redimido - comienza
con un acto de creacion:

El universo (Bereshit)

El Mishkan (Shemot)

“Y Dios hizo el firmamento” (Gén 1:7)

“Y haran para Mi un Santuario” (Ex. 25:8)

“Y Dios hizo las dos grandes luminarias” (Gén
1:16)

“Haran un Arca” (Ex. 25:10)

“Y Dios hizo las bestias de la tierra” (Gén 1:7,
Gén 1:16, Gén 1:25)

“Haras una mesa” (Ex. 25:8, Ex. 25:9, Ex.
25:23)

“Y vio Dios todo lo que habia hecho, y he aqui
que era muy bueno” (Gén 1:31)

“Y Moshé vio toda la obra, y he aqui que la
habian hecho; como Dios habia ordenado,
asi la habian hecho” (Ex. 39:43)




“Fueron completados los cielos y la tierra y
todo su ejército” (Gén 2:1)

“Fue completada toda la obra del
Tabernaculo de la Tienda del Encuentro”
(Ex. 39:32)

“Y complet6 Dios toda la obra que habia
hecho” (Gén 2:2)

“Y Moshé complet6 la obra” (Ex. 40:33)

“Y bendijo Dios” (Gén 2:3)

“Y Moshé bendijo” (Ex. 39:43)

“Y lo santific6” (Gén 2:3)

“Y lo santificaras, a él y a todos sus
utensilios” (Ex. 40:9)

Las palabras clave - hacer, ver, completar,
bendecir, santificar, obra, he aqui - son las
mismas en ambos relatos. El efecto es sugerir
que la construccion del Mishkan fue, para los
israelitas, lo que la creacion del universo fue
para Dios.

Sin embargo, la desproporcion es
extraordinaria. La creacién del universo
ocupa apenas 34 versiculos (Bereshit cap. 1,
junto con los primeros tres versiculos de
Bereshit cap. 2). La construccion del Mishkan
ocupa cientos de versiculos (Teruma4,
Tetzavé, parte de Ki Tisa, Vaiakel y Pekudei)
- considerablemente mas de diez veces mas
extensa. ;Por qué? El universo es inmenso. El
Santuario era pequefio, una construccién
modesta de postes y cortinas que podia
desmontarse y transportarse de un lugar a
otro mientras los israelitas atravesaban el
desierto. Dado que la extensién de un pasaje
en la Tord es un indicador de la importancia
que se le concede a un episodio o ley, ;por
qué dedicar tanto tiempo y espacio al
Tabernaculo? La respuesta es profunda. La
Tora no es el libro del hombre acerca de Dios.
Es el libro de Dios acerca del ser humano. No
es dificil para un Creador infinito y
omnipotente hacer un hogar para la
humanidad. Lo dificil es que los seres
humanos, en su finitud y vulnerabilidad,
hagan un hogar para Dios. Sin embargo, ese

es el proposito, no solo del Mishkédn en
particular, sino de la Tor4 en su totalidad.

Un Midrash lo expresa de manera grafica:

“Y aconteci6 el dia en que Moshé
terminé de erigir el Tabernaculo” (Nam.
7:1) - Rabi [Yehuda HaNasi] dijo: “En
todo lugar donde dice ‘y aconteci¢’, se
refiere a algo nuevo”. Rabi Shimon bar
Yojai dijo: “En todo lugar donde dice “y
acontecid’, se refiere a algo que existia en
el pasado, fue interrumpido y luego
volvié a su estado original”.

Este es el significado de las palabras:
“He venido a Mi jardin, hermana mia,
novia mia” (Cantar de los Cantares 5:1).
Cuando el Santo, bendito sea, creé el
universo, desed tener una morada en los
mundos inferiores, asi como la tiene en
los mundos superiores. Llam6 a Adam y
le dijo: “Puedes comer de cualquier arbol
del jardin; pero del &rbol del
conocimiento del bien y del mal no
debes comer”. Pero Adam transgredio el
mandamiento. El Santo, bendito sea, le
dijo: “Esto es lo que Yo deseaba: que asi
como tengo una morada en los mundos
superiores, asi también quisiera tener
una morada en los mundos inferiores. Te
ordené una sola cosa, jy no la



cumpliste!”. Inmediatamente, Dios retir6
Su Presencia a los cielos...

[El Midrash enumera luego los pecados
posteriores de la humanidad, cada uno de los
cuales hizo que la Presencia Divina se retirara
un nivel mas de la tierra. Luego vino
Abraham y sus descendientes, cada uno de
los cuales acercé la Presencia Divina un nivel
mas...]

Luego vino Moshé y trajo la Presencia
Divina de regreso a la tierra. ;Cuando?
Cuando se erigi6 el Tabernaculo.
Entonces el Santo, bendito sea, dijo: “He
venido a Mi jardin, hermana mia, novia
mia” - he venido a aquello que deseé
desde el principio. Este es el significado
de “Y aconteci6 el dia en que Moshé
terminé de erigir el Tabernaculo” - la
fuente de la afirmacién de Rabi Shimon
bar Yojai de que “en todo lugar donde
dice “y aconteci¢’ se refiere a algo que
existia en el pasado, fue interrumpido y
luego volvio a su estado original”.

Tanjuma [Buber], Naso, 24

El Tabernéculo, pequefio y fragil como era,
fue un acontecimiento de significacion
c6smica. Hizo descender la Presencia Divina
- la Shejind, que proviene de la misma raiz
que Mishkan - del cielo a la tierra. ; Como
debemos entender esta idea? Esta contenida
en una de las palabras clave de la Tora:
kadosh, “santo”.

Como sefalaron los misticos judios, la
creaciéon implica un acto de autolimitaciéon
por parte del Creador. La palabra olam,
“universo”, esta directamente relacionada
con la palabra ne-elam, que significa “oculto”.
Para que exista la posibilidad de un ser con
libre albedrio, eleccion y responsabilidad

moral, Dios no puede ser una Presencia
tangible en todas partes. Cuando los israelitas
oyeron la voz de Dios en el Sinai, dijeron a
Moshé: “Hablanos t mismo y escucharemos;
pero que no nos hable Dios, no sea que
muramos” (Ex. 20:19). La Presencia directa e
inmediata de Dios es abrumadora.

Lo infinito desplaza a lo finito. Dios es como
un padre; y si un padre no suelta, el nifio
nunca aprenderd a caminar. Soltar significa
que el nifio tropezard y caerd, pero no para
siempre. Finalmente aprenderd a caminar.
Asi ocurre con otras formas de aprendizaje
mediante la acciéon. En diversas etapas, un
padre debe retirarse progresivamente para
dejar espacio al crecimiento del hijo. Del
mismo modo, Dios debe retirarse si la
humanidad - creada a Su imagen - ha de
convertirse finalmente en Su “socio en la obra
de la creacién”. La creacion es un acto de
autolimitacion Divina.

Sin embargo, esto genera una paradoja. Si
Dios es perceptible en todas partes, no hay
espacio para el ser humano. Pero si Dios no
es perceptible en ninguna parte, ;co6mo puede
la humanidad conocerlo, acercarse a El o
entender qué desea de nosotros? La respuesta
- ya insinuada en el propio relato de la
creacion - es que Dios reserva, en varias
dimensiones, un d&mbito que es peculiarmente
Suyo. El primero es en el tiempo - el séptimo
dia (y eventualmente, el séptimo mes, el
séptimo afio y el jubileo al final del séptimo
ciclo de afios sabaticos). El segundo fue entre
las naciones, después de su division en
multiples lenguas y civilizaciones - el pueblo
del pacto, los hijos de Israel. El tercero fue en
el espacio - el Tabernaculo. Cada uno de
estos es santo, es decir, un punto en el que la
Presencia Divina emerge del ocultamiento a
la manifestacion, de la reserva a la revelacion.



Asi como el Shabat es al tiempo, asi el
Tabernaculo era al espacio: kadosh, santo,
apartado, el dominio de Dios. Lo santo es el
ambito metafisico donde se encuentran el
cieloy la tierra.

Ese encuentro tiene parametros especificos.
Es el lugar donde gobierna Dios, no el ser
humano. Por eso esta asociado con la
renuncia a la voluntad humana auténoma.
No hay lugar para la iniciativa privada del
ser humano. Por eso, mas adelante, Nadav y
Avihu mueren porque ofrecen un fuego que
“no habia sido ordenado”. Asi como jol (“lo
secular”) es el &mbito en el que Dios practica
la autolimitacién para crear espacio para el
ser humano, asi kodesh es el &mbito en el que
los seres humanos practican la autolimitaciéon
para crear espacio para Dios.

Por eso la creacion del Tabernaculo por parte
de los israelitas es el contrapunto de la

creacion del universo por parte de Dios.
Ambos fueron actos de auto-renuncia
mediante los cuales uno hizo espacio para el
otro. El elaborado detalle con que la Tora
describe la construccion del Mishkan tiene
como finalidad mostrar que nada fue hecho
por iniciativa de Moshé, o de Betzalel, o de
los propios israelitas. De ahi la falta de
paralelismo en un punto crucial. Mientras
que después de la creacion del universo
leemos: “Y vio Dios todo lo que habia hecho,
y he aqui que era muy bueno” (Gén 1:31),
después de la construcciéon del Mishkan
leemos: “Y Moshé vio toda la obra, y he aqui
que la habian hecho; como Dios habia
ordenado, asi la habian hecho”.

Cuando se trata de lo santo, “como Dios lo
habia ordenado” es el equivalente humano
del Divino “era muy bueno”. Jol es el espacio
que Dios hace para el hombre. Kodesh es el
espacio que nosotros hacemos para Dios.

Preguntas Para La Mesa De Shabat

1.  ¢Por qué crees que la Tord dedica mas tiempo a la creacion del Mishkan que a la creacién de todo el universo?

2. ¢Qué significa hacer espacio para Dios en nuestras vidas diarias, tan ocupadas?

3. Bnei lIsrael recibieron instrucciones de Dios sobre como construir el Mishkan. ¢Por qué no podian simplemente

usar su propia iniciativa creativa?

Om« el dges

THE RABBI SACKS LEGACY

®®®@®® | RABBISACKS.ORG



