
 
 
1 

 

 

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a la memoria de Harry (Jaim) 
Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades 

superficiales, sino también en su conexión con una verdad más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 años, han 
construido una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha conmovido más allá de toda 

medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

Terumá                   Traductor: Abraham Maravankin       
      

Dos relatos de la creación       
 
 

La Torá describe dos actos de creación: la 
creación del universo por parte de Dios, y la 
creación del Mikdash, o Mishkán, por parte 
de los israelitas – el Santuario que viajaba con 
ellos en el desierto, prototipo del Templo en 
Jerusalén. 

La conexión entre ambos no es incidental. 
Como han señalado varios comentaristas, la 
Torá establece una serie de paralelismos 
verbales entre ellos. El efecto es 

inconfundible. El segundo refleja al primero. 
Así como Dios hizo el universo, así instruyó a 
los israelitas para que hicieran el Mishkán. Es 
su primer gran acto constructivo y 
colaborativo después de cruzar el Mar Rojo, 
dejar el dominio de Egipto y entrar en su 
nuevo dominio como el pueblo de Dios. Así 
como el universo comenzó con un acto de 
creación, así también la historia judía – la 
historia de un pueblo redimido – comienza 
con un acto de creación:

 

El universo (Bereshit) El Mishkán (Shemot) 

“Y Dios hizo el firmamento” (Gén 1:7) “Y harán para Mí un Santuario” (Éx. 25:8) 

“Y Dios hizo las dos grandes luminarias” (Gén 
1:16) 

“Harán un Arca” (Éx. 25:10) 

“Y Dios hizo las bestias de la tierra” (Gén 1:7, 
Gén 1:16, Gén 1:25) 

“Harás una mesa” (Éx. 25:8, Éx. 25:9, Éx. 
25:23) 

“Y vio Dios todo lo que había hecho, y he aquí 
que era muy bueno” (Gén 1:31) 

“Y Moshé vio toda la obra, y he aquí que la 
habían hecho; como Dios había ordenado, 
así la habían hecho” (Éx. 39:43) 



 
 

 
 

2 

“Fueron completados los cielos y la tierra y 
todo su ejército” (Gén 2:1) 

“Fue completada toda la obra del 
Tabernáculo de la Tienda del Encuentro” 
(Éx. 39:32) 

“Y completó Dios toda la obra que había 
hecho” (Gén 2:2) 

“Y Moshé completó la obra” (Éx. 40:33) 

“Y bendijo Dios” (Gén 2:3) “Y Moshé bendijo” (Éx. 39:43) 

“Y lo santificó” (Gén 2:3) “Y lo santificarás, a él y a todos sus 
utensilios” (Éx. 40:9) 

 

Las palabras clave – hacer, ver, completar, 
bendecir, santificar, obra, he aquí – son las 
mismas en ambos relatos. El efecto es sugerir 
que la construcción del Mishkán fue, para los 
israelitas, lo que la creación del universo fue 
para Dios. 

Sin embargo, la desproporción es 
extraordinaria. La creación del universo 
ocupa apenas 34 versículos (Bereshit cap. 1, 
junto con los primeros tres versículos de 
Bereshit cap. 2). La construcción del Mishkán 
ocupa cientos de versículos (Terumá, 
Tetzavé, parte de Ki Tisá, Vaiakel y Pekudei) 
– considerablemente más de diez veces más 
extensa. ¿Por qué? El universo es inmenso. El 
Santuario era pequeño, una construcción 
modesta de postes y cortinas que podía 
desmontarse y transportarse de un lugar a 
otro mientras los israelitas atravesaban el 
desierto. Dado que la extensión de un pasaje 
en la Torá es un indicador de la importancia 
que se le concede a un episodio o ley, ¿por 
qué dedicar tanto tiempo y espacio al 
Tabernáculo? La respuesta es profunda. La 
Torá no es el libro del hombre acerca de Dios. 
Es el libro de Dios acerca del ser humano. No 
es difícil para un Creador infinito y 
omnipotente hacer un hogar para la 
humanidad. Lo difícil es que los seres 
humanos, en su finitud y vulnerabilidad, 
hagan un hogar para Dios. Sin embargo, ese 

es el propósito, no solo del Mishkán en 
particular, sino de la Torá en su totalidad. 

Un Midrash lo expresa de manera gráfica: 

“Y aconteció el día en que Moshé 
terminó de erigir el Tabernáculo” (Núm. 
7:1) – Rabí [Yehudá HaNasí] dijo: “En 
todo lugar donde dice ‘y aconteció’, se 
refiere a algo nuevo”. Rabí Shimon bar 
Yojai dijo: “En todo lugar donde dice ‘y 
aconteció’, se refiere a algo que existía en 
el pasado, fue interrumpido y luego 
volvió a su estado original”. 

Este es el significado de las palabras: 
“He venido a Mi jardín, hermana mía, 
novia mía” (Cantar de los Cantares 5:1). 
Cuando el Santo, bendito sea, creó el 
universo, deseó tener una morada en los 
mundos inferiores, así como la tiene en 
los mundos superiores. Llamó a Adam y 
le dijo: “Puedes comer de cualquier árbol 
del jardín; pero del árbol del 
conocimiento del bien y del mal no 
debes comer”. Pero Adam transgredió el 
mandamiento. El Santo, bendito sea, le 
dijo: “Esto es lo que Yo deseaba: que así 
como tengo una morada en los mundos 
superiores, así también quisiera tener 
una morada en los mundos inferiores. Te 
ordené una sola cosa, ¡y no la 



 
 

 
 

3 

cumpliste!”. Inmediatamente, Dios retiró 
Su Presencia a los cielos… 

[El Midrash enumera luego los pecados 
posteriores de la humanidad, cada uno de los 
cuales hizo que la Presencia Divina se retirara 
un nivel más de la tierra. Luego vino 
Abraham y sus descendientes, cada uno de 
los cuales acercó la Presencia Divina un nivel 
más…] 

Luego vino Moshé y trajo la Presencia 
Divina de regreso a la tierra. ¿Cuándo? 
Cuando se erigió el Tabernáculo. 
Entonces el Santo, bendito sea, dijo: “He 
venido a Mi jardín, hermana mía, novia 
mía” – he venido a aquello que deseé 
desde el principio. Este es el significado 
de “Y aconteció el día en que Moshé 
terminó de erigir el Tabernáculo” – la 
fuente de la afirmación de Rabí Shimon 
bar Yojai de que “en todo lugar donde 
dice ‘y aconteció’ se refiere a algo que 
existía en el pasado, fue interrumpido y 
luego volvió a su estado original”. 

Tanjumá [Buber], Nasó, 24 

El Tabernáculo, pequeño y frágil como era, 
fue un acontecimiento de significación 
cósmica. Hizo descender la Presencia Divina 
– la Shejiná, que proviene de la misma raíz 
que Mishkán – del cielo a la tierra. ¿Cómo 
debemos entender esta idea? Está contenida 
en una de las palabras clave de la Torá: 
kadosh, “santo”. 

Como señalaron los místicos judíos, la 
creación implica un acto de autolimitación 
por parte del Creador. La palabra olam, 
“universo”, está directamente relacionada 
con la palabra ne-elam, que significa “oculto”. 
Para que exista la posibilidad de un ser con 
libre albedrío, elección y responsabilidad 

moral, Dios no puede ser una Presencia 
tangible en todas partes. Cuando los israelitas 
oyeron la voz de Dios en el Sinaí, dijeron a 
Moshé: “Háblanos tú mismo y escucharemos; 
pero que no nos hable Dios, no sea que 
muramos” (Éx. 20:19). La Presencia directa e 
inmediata de Dios es abrumadora. 

Lo infinito desplaza a lo finito. Dios es como 
un padre; y si un padre no suelta, el niño 
nunca aprenderá a caminar. Soltar significa 
que el niño tropezará y caerá, pero no para 
siempre. Finalmente aprenderá a caminar. 
Así ocurre con otras formas de aprendizaje 
mediante la acción. En diversas etapas, un 
padre debe retirarse progresivamente para 
dejar espacio al crecimiento del hijo. Del 
mismo modo, Dios debe retirarse si la 
humanidad – creada a Su imagen – ha de 
convertirse finalmente en Su “socio en la obra 
de la creación”. La creación es un acto de 
autolimitación Divina. 

Sin embargo, esto genera una paradoja. Si 
Dios es perceptible en todas partes, no hay 
espacio para el ser humano. Pero si Dios no 
es perceptible en ninguna parte, ¿cómo puede 
la humanidad conocerlo, acercarse a Él o 
entender qué desea de nosotros? La respuesta 
– ya insinuada en el propio relato de la 
creación – es que Dios reserva, en varias 
dimensiones, un ámbito que es peculiarmente 
Suyo. El primero es en el tiempo – el séptimo 
día (y eventualmente, el séptimo mes, el 
séptimo año y el jubileo al final del séptimo 
ciclo de años sabáticos). El segundo fue entre 
las naciones, después de su división en 
múltiples lenguas y civilizaciones – el pueblo 
del pacto, los hijos de Israel. El tercero fue en 
el espacio – el Tabernáculo. Cada uno de 
estos es santo, es decir, un punto en el que la 
Presencia Divina emerge del ocultamiento a 
la manifestación, de la reserva a la revelación. 



 
 

 
 

4 

Así como el Shabat es al tiempo, así el 
Tabernáculo era al espacio: kadosh, santo, 
apartado, el dominio de Dios. Lo santo es el 
ámbito metafísico donde se encuentran el 
cielo y la tierra. 

Ese encuentro tiene parámetros específicos. 
Es el lugar donde gobierna Dios, no el ser 
humano. Por eso está asociado con la 
renuncia a la voluntad humana autónoma. 
No hay lugar para la iniciativa privada del 
ser humano. Por eso, más adelante, Nadav y 
Avihu mueren porque ofrecen un fuego que 
“no había sido ordenado”. Así como jol (“lo 
secular”) es el ámbito en el que Dios practica 
la autolimitación para crear espacio para el 
ser humano, así kodesh es el ámbito en el que 
los seres humanos practican la autolimitación 
para crear espacio para Dios. 

Por eso la creación del Tabernáculo por parte 
de los israelitas es el contrapunto de la 

creación del universo por parte de Dios. 
Ambos fueron actos de auto-renuncia 
mediante los cuales uno hizo espacio para el 
otro. El elaborado detalle con que la Torá 
describe la construcción del Mishkán tiene 
como finalidad mostrar que nada fue hecho 
por iniciativa de Moshé, o de Betzalel, o de 
los propios israelitas. De ahí la falta de 
paralelismo en un punto crucial. Mientras 
que después de la creación del universo 
leemos: “Y vio Dios todo lo que había hecho, 
y he aquí que era muy bueno” (Gén 1:31), 
después de la construcción del Mishkán 
leemos: “Y Moshé vio toda la obra, y he aquí 
que la habían hecho; como Dios había 
ordenado, así la habían hecho”. 

Cuando se trata de lo santo, “como Dios lo 
había ordenado” es el equivalente humano 
del Divino “era muy bueno”. Jol es el espacio 
que Dios hace para el hombre. Kodesh es el 
espacio que nosotros hacemos para Dios.

 
 

            Preguntas Para La Mesa De Shabat   

1. ¿Por qué crees que la Torá dedica más tiempo a la creación del Mishkán que a la creación de todo el universo? 

2. ¿Qué significa hacer espacio para Dios en nuestras vidas diarias, tan ocupadas?    

3. Bnei Israel recibieron instrucciones de Dios sobre cómo construir el Mishkán. ¿Por qué no podían simplemente 

usar su propia iniciativa creativa? 


