
 
Trouma 5770 / 2010 

1 

 
Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 

Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 
également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 

la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Trouma              

 

Contribution volontaire 
 
La parasha de cette semaine et les suivantes 
du livre de l’Exode décrivent le grand projet 
collectif des Hébreux dans le désert : 
construire un mishkan, un sanctuaire portable, 
véritable demeure visible de la Présence 
divine. Ce fut le premier lieu de culte collectif 
de l’histoire d’Israël.   

Le commandement d’ouverture souligne 
cependant la dimension inhabituelle du 
projet :   

L’Éternel parle à Moïse en ces termes : 
« Invite les enfants d’Israël à Me 
préparer une offrande de quiconque y 
sera porté par son cœur, vous recevrez 
mon offrande… Et ils Me construiront 
un sanctuaire, pour que Je réside au 
milieu d’eux. » (Ex. XXV, 1-2, 8) 

L’accent est mis ici sur le caractère volontaire 
des offrandes. Pour quelle raison ? Le 
sanctuaire et son service étaient strictement 
obligatoires, non volontaires. Les offrandes 
régulières étaient prescrites dans les 
moindres détails. Tout comme les 
contributions. Chacun devait donner un 
demi-sicle pour les socles en argent 
nécessaires à la construction, et un autre 
demi-sicle chaque année pour les sacrifices. 

Le sanctuaire lui-même était le domaine par 
excellence de la sainteté, et la sainteté, c’est le 
lieu où règne la volonté de Dieu, pas la nôtre. 

Dès lors, pourquoi le sanctuaire devait-il être 
construit à partir de dons offerts 
spontanément ?   

Il y a certains passages bibliques dont la 
signification ne se clarifie que 
rétrospectivement, et celui-ci en est un. Pour 
comprendre la parasha de cette semaine, nous 
devons avancer de quelque cinq cents ans, à 
l’époque où le roi Salomon édifiait le Temple. 
Cette histoire est l’une des plus paradoxales 
du Tanakh.   

Notre impression première du roi Salomon, 
c’est qu’il était un roi sage par excellence. Il 
avait demandé la sagesse à Dieu qui l’en avait 
doté à profusion.   

Dieu avait donné à Salomon un très 
haut degré de sagesse et d’intelligence, 
et une compréhension aussi vaste que 
le sable qui est au bord de la mer. (I 
Rois IV, 29) 

La référence à l’exode est frappante et 
délibérée. Elle nous rappelle la phrase 



 
 

 
 

2 
 

prononcée par Moïse au moment où les 
Hébreux s’apprêtaient à entrer dans le pays : 
« Vous n’avez pas encore atteint la possession 
tranquille, l’héritage que l’Éternel ton Dieu te 
réserve. » (Deut. XII, 9). Les commentateurs 
classiques l’interprètent comme une allusion 
à Jérusalem et au Temple1. Le projet de 
Salomon mit ainsi fin au récit de l’Exode. Ce 
fut le dernier chapitre d’une longue histoire. 

Enfin – et c’est lourd de conséquences – 
Salomon échoua dans sa mission de roi. 
L’impression première donnée par le texte 
biblique est que son échec principal était 
d’avoir épousé des femmes étrangères qui 
l’égarèrent dans l’idolâtrie (I Rois XI, 4). Une 
lecture plus attentive montre cependant que 
son échec portait davantage sur la façon dont 
il entreprit la construction du Temple. Le 
peuple fut lourdement sollicité, ce qui mena, 
on le verra, à de funestes conséquences. 
Après la mort de Salomon, le royaume fut 
divisé. Les dix tribus du Nord firent 
sécession, se séparant de son fils Réhoboam, 
et établissant leur propre royaume sous la 
direction du rebelle Jéroboam. Ce fut un 
moment cri- tique dans l’histoire biblique. 
Affaiblis par la division, ce ne fut qu’une 
question de temps avant que les deux 
royaumes ne tombent finalement aux mains 
des empires voisins et disparaissent.  La 
véritable question n’est pas : pourquoi 
Jéroboam s’est-il rebellé ? La politique est 
remplie d’événements de ce genre.  

La véritable question est : com- ment a-t-il pu 
réussir ? Les coups d’État ne surviennent pas 
dans une nation prospère, florissante et en 
paix, ce qui était la définition même d’Israël 
sous le règne de Salomon. Comment 
Jéroboam fut-il capable de fomenter un coup 
d’État en espérant véritablement réussir ? La 
réponse réside dans l’impact de la 

 
1 Rashi, ad. loc., sur Zevahim 119 a. Le texte poursuit 
(XII, 11) : « puis au lieu choisi par l’Éternel, votre Dieu, 
pour y faire résider Son Nom, c’est là que vous 

construction du Temple sur le peuple. Il est 
dit :   

Le roi Salomon leva un contingent sur 
tout Israël, contingent qui se monta à 
trente mille hommes. Il les envoya au 
Liban, dix mille hommes par mois à 
tour de rôle ; ils passaient un mois au 
Liban et deux mois dans leurs foyers ; 
Adoniram était responsable de la 
corvée. Salomon employa soixante-dix 
mille hommes pour porter les 
fardeaux, et quatre-vingt mille pour 
extraire les pierres de la montagne, 
ainsi que des contremaîtres pré- posés 
par Salomon aux travaux, trois mille 
trois cents hommes, chargés de la 
police des travailleurs. (I Rois V, 27-30) 

Le Tanakh nous dit que ce fut ce fardeau qui 
provoqua des remous dans le  peuple après la 
mort de Salomon :   

On [le peuple] envoya chercher 
Jéroboam, et il vint avec toute 
l’assemblée d’Israël, et ils parlèrent 
ainsi à Roboam : « Ton père a fait peser 
sur nous un joug trop dur. Toi 
maintenant, allège le dur traitement de 
ton père et le joug pesant qu’il nous a 
imposé et nous t’obéirons. » (I Rois XII, 
3-4) 

Les anciens qui avaient été les conseillers de 
Salomon proposèrent à Réhoboam d’accéder 
à la requête du peuple : « Si aujourd’hui tu 
cèdes à ce peuple, si tu te montres conciliant à 
leur égard et leur donnes pour réponse de 
bonnes paroles, ils seront tes serviteurs à tout 
jamais. » (XII, 7). Réhoboam, influencé par ses 
propres conseillers, jeunes et impétueux, 
ignora leur avis. Il déclara au peuple qu’il 

apporterez tout ce que je vous prescris : vos holo- 
caustes et vos sacrifices, vos dîmes et vos offrandes, et 
tous les présents de choix que vous aurez voués au 
Seigneur » – référence au Temple. 



 
 

 
 

3 
 

allait augmenter et non réduire la charge. Dès 
lors, son sort fut scellé.   

Il se produit quelque chose d’étrange dans ce 
récit. À plusieurs occasions, apparaissent 
dans les livres de Moïse certains mots soit 
dans le contexte de l’esclavage en Égypte, soit 
dans les lois interdisant aux Hébreux de se 
comporter durement envers les esclaves. 
L’expression « dur traitement » employée par 
le peuple s’adressant à Réhoboam, est utilisée 
au début de l’Exode pour décrire 
l’asservissement des Hébreux2. La description 
des « porteurs » de Salomon, nossei saval, 
rappellent la phrase : « Moïse ayant grandi, 
sortit vers ses frères et fut témoin de leurs 
souffrances (sivlotam3). » Après la mort de 
Salomon, le peuple recourt au mot joug : « 
Ton père a fait peser sur nous un joug trop 
dur4 ». C’est cependant encore un autre terme 
qui évoque l’esclavage en Égypte : « Donc, 
parle ainsi aux enfants d’Israël : ‘Je suis 
l’Éternel ! Je veux vous soustraire aux 

tribulations de l’Égypte et vous délivrer de sa 
servitude5’. »   

Les contremaîtres de Salomon sont qualifiés 
de harodim ba’am, verbe utilisé dans le 
Lévitique, au chapitre XXV, pour décrire la 
façon dont un maître ne doit pas traiter un 
esclave : « Ne le régente point avec rigueur6. » 
Salomon bâtit des « villes 
d’approvisionnement », miskenot, le même 
mot utilisé pour décrire les villes construites 
par les Hébreux pour Pharaon7. Comme 
Pharaon, Salomon possédait des chars et des 
cavaliers – rekhev et parashim8.   

Sans le dire explicitement et, même en le 
niant à un moment donné :  « Mais Salomon 
n’employa aucun des enfants d’Israël comme 
esclaves9, » le Tanakh laisse entendre que la 
construction du Temple fit d’Israël une 
seconde Égypte. Salomon ressemblait, à s’y 
méprendre, à un Pharaon hébreu.   

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
2 Exode I, 14. 
3 Ibid., II, 11. 
4 I Rois XII, 4. 
5 Exode VI, 6. 

6 Lévitique XXV, 43, 46, 53. 
7 I Rois IX, 19 ; Exode I, 11. 
8 I Rois IX, 19 ; Exode I, 14-15. 
9 I Rois IX, 22. 


