
 
 
1 

 

 

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a la memoria de Harry 
(Jaim) Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por primera vez. No solo busca tratar acerca de las 

verdades superficiales, sino también en su conexión con una verdad más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable 
esposa por 60 años, han construido una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha 

conmovido más allá de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

Mishpatim          Traductor: Abraham Maravankin       
      

En los detalles        
 
 
Sobre la frase inicial de Mishpatim: “Y estas son 
las leyes que pondrás delante de ellos” (Éx. 21:1), 
Rashi comenta: 

“Y estas son las leyes que pondrás delante 
de ellos”. 
Siempre que se usa la palabra “estas”, se 
señala una discontinuidad con lo dicho 
anteriormente. Siempre que se usa la 
expresión “y estas”, se señala una 
continuidad. Así como los mandamientos 
anteriores fueron dados en el Sinaí, también 
estos fueron dados en el Sinaí. ¿Por qué, 
entonces, las leyes civiles se colocan en 
yuxtaposición con las leyes relativas al 
altar? Para enseñarte que el Sanedrín debe 
situarse cerca del Templo. 

“que pondrás delante de ellos”. 
No debes pensar: “Les enseñaré una sección 
o una ley dos o tres veces hasta que 
conozcan las palabras de memoria, pero no 
me esforzaré en que comprendan la razón y 
su significado”. Por eso la Torá dice “que 
pondrás delante de ellos”, como una mesa 
plenamente servida, con todo listo para 
comer. (Rashi sobre Éx. 21:1) 

Aquí se presentan tres proposiciones notables que 
han modelado los contornos del judaísmo desde 
entonces. 

La primera es que, así como los principios 
generales del judaísmo (Aseret HaDibrot no 
significa “Diez Mandamientos” sino “Diez 
Enunciados” o “Diez Principios Generales”) son 
divinos, también lo son los detalles. En la década 
de 1960, el arquitecto danés Arne Jacobsen diseñó 
un nuevo campus universitario en Oxford. No 
conforme con diseñar el edificio, pasó a diseñar 
también los cubiertos y la vajilla del comedor, y 
supervisó la plantación de cada arbusto del 
jardín. Cuando le preguntaron por qué, respondió 
con las palabras de otro arquitecto, Mies van der 
Rohe: “Dios está en los detalles”. 

Ese es un sentimiento judío. Hay quienes creen 
que lo sagrado del judaísmo reside en su visión 
amplia, nunca expresada de modo tan 
contundente como en el Decálogo del Sinaí. La 
verdad, sin embargo, es que Dios está en los 
detalles: “Así como los anteriores fueron dados en el 
Sinaí, también estos fueron dados en el Sinaí”. La 
grandeza del judaísmo no está solo en su noble 
visión de una sociedad libre, justa y compasiva, 



 
 

 
 

2 

sino en la manera en que hace descender esa 
visión a la tierra mediante una legislación 
detallada. La libertad es más que una idea 
abstracta. Significa (en una época en la que la 
esclavitud se daba por sentada; no fue abolida en 
Gran Bretaña o en los Estados Unidos hasta el 
siglo XIX) dejar libre a un esclavo después de 
siete años, o de inmediato si su amo lo ha herido. 
Significa conceder a los esclavos descanso y 
libertad completos un día de cada siete. Estas 
leyes no abolieron la esclavitud, pero crearon las 
condiciones para que, con el tiempo, las personas 
aprendieran a abolirla. No menos importante, 
transformaron la esclavitud de un destino 
existencial en una condición temporal. La 
esclavitud no es lo que uno es ni cómo nació, sino 
algo que le ha sucedido por un tiempo, y de lo 
cual algún día será liberado. Eso es lo que logran 
estas leyes – especialmente la ley de Shabat – no 
solo en teoría, sino en la práctica vivida. En esto, 
como en casi todos los demás aspectos del 
judaísmo, Dios está en los detalles. 

El segundo principio, no menos fundamental, es 
que la ley civil no es una ley secular. No creemos 
en la idea “den al César lo que es del César y a 
Dios lo que es de Dios”. Creemos en la separación 
de poderes, pero no en la secularización de la ley 
ni en la espiritualización de la fe. El Sanedrín o 
tribunal supremo debe situarse cerca del Templo 
para enseñar que la propia ley debe estar 
impulsada por una visión religiosa. La mayor de 
estas visiones, enunciada en la parashá de esta 
semana, es: 

“No oprimirás al extranjero. Vosotros sabéis 
lo que es ser extranjero, porque extranjeros 
fuisteis en la tierra de Egipto” (Éx. 23:9). 

La visión judía de la justicia, articulada aquí por 
primera vez con tanto detalle, no se basa en la 
conveniencia o el pragmatismo, ni siquiera en 
principios filosóficos abstractos, sino en las 
memorias históricas concretas del pueblo judío 
como “una nación bajo Dios”. Siglos antes, Dios 
eligió a Abraham para que “enseñara a sus hijos y 
a su casa después de él a guardar el camino del 

Eterno, haciendo justicia y rectitud” (Gén. 18:19). 
La justicia en el judaísmo fluye de la experiencia 
de la injusticia a manos de los egipcios y del 
desafío divino de crear una forma radicalmente 
distinta de sociedad en Israel. 

Esto ya está anticipado en el primer capítulo de la 
Torá con su afirmación de la dignidad igual y 
absoluta de la persona humana como imagen de 
Dios. Por eso la sociedad debe basarse en el 
imperio de la ley, administrada imparcialmente, 
tratando a todos por igual: “No sigas a la 
multitud para hacer el mal. Al declarar en un 
juicio, no perviertas la justicia poniéndote del 
lado de la multitud, ni favorezcas al pobre en su 
juicio” (Éx. 23:2-3). 

Ciertamente, en los niveles más elevados de la 
mística, Dios se halla en las profundidades más 
íntimas del alma humana, pero Dios se halla 
también en la plaza pública y en las estructuras 
de la sociedad: el mercado, los corredores del 
poder y los tribunales de justicia. No debe haber 
brecha alguna, ninguna disociación de 
sensibilidades, entre el tribunal de justicia – el 
lugar de encuentro entre el hombre y el hombre – 
y el Templo – el lugar de encuentro entre el 
hombre y Dios. 

El tercer principio – y el más notable de todos – es 
la idea de que la ley no pertenece a los juristas. Es 
la herencia de todo judío. Rashí escribió: “No 
pienses: enseñarles una sección o una ley dos o 
tres veces hasta que conozcan las palabras de 
memoria, pero no esforzarme en que comprendan 
la razón y el significado de la ley. La Torá dice 
‘que pondrás delante de ellos’, como una mesa 
plenamente servida, con todo listo para comer”. 
Este es el origen del nombre del más famoso de 
los códigos de la ley judía, el Shulján Aruj del 
Rabino Yosef Karo. 

Desde los tiempos más antiguos, el judaísmo 
esperaba que todos conocieran y comprendieran 
la ley. El conocimiento legal no es propiedad 
celosamente guardada de una élite. Es – en la 
expresión célebre – “la herencia de la 



 
 

 
 

3 

congregación de Yaakov” (Devarim 33:4). Ya en el 
siglo I de la era común, Josefo podía escribir que 
“si se preguntara a cualquiera de nuestra nación 
acerca de nuestras leyes, las repetiría tan 
fácilmente como su propio nombre. El resultado 
de nuestra educación exhaustiva en las leyes 
desde el amanecer mismo de la inteligencia es que 
están, por así decirlo, grabadas en nuestras almas. 
De ahí que quebrantarlas sea raro, y que nadie 
pueda eludir el castigo con la excusa de la 
ignorancia” (Contra Apionem, ii, 177-8). Por eso 
hay tantos abogados judíos. El judaísmo es una 
religión de ley – no porque no crea en el amor 
(“Amarás al Eterno tu Dios”, “Amarás a tu 

prójimo como a ti mismo”) sino porque, sin 
justicia, ni el amor, ni la libertad, ni la vida 
humana misma pueden florecer. El amor por sí 
solo no libera a un esclavo de sus cadenas. 

La parashá de Mishpatim, con sus reglas y 
regulaciones detalladas, puede parecer a veces 
una decepción después de la sobrecogedora 
grandeza de la revelación en el Sinaí. No debería 
serlo. Itró contiene la visión, pero Dios está en los 
detalles. Sin la visión, la ley es ciega. Pero sin los 
detalles, la visión flota en el cielo. Con ellos, la 
Presencia Divina desciende a la tierra, donde más 
la necesitamos.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

       Preguntas Para La Mesa De Shabat   
1. ¿Por qué es importante que no solo los Diez Mandamientos, sino también las leyes civiles, hayan sido dados 

en el monte Sinaí? 

2. ¿Cómo ayuda el énfasis reiterado de la Halajá en el extranjero a formar nuestra comprensión de la justicia?    

3. ¿Qué significa que el conocimiento legal sea “la herencia de todo judío”? ¿Cómo podemos asegurar que 

esto siga siendo así?   


