Convenio y
Conversacion

T"0D2

Ocu el dios

THE RABBI SACKS LEGACY

BASADO EN LAS ENSENANZAS Y ESCRITOS DEL RABINO LORD JONATHAN SACKS

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversacion, dedicado a la memoria de Harry
(Jaim) Schimmel. “He amado la Tord del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por primera vez. No solo busca tratar acerca de las
verdades superficiales, sino también en su conexion con una verdad mds profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable
esposa por 60 afos, han construido una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Tord. Una pareja extraordinaria que me ha
conmovido mds alld de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” — Rabino Sacks

Mishpatim

En los detalles

Sobre la frase inicial de Mishpatim: “Y estas son
las leyes que pondrés delante de ellos” (Ex. 21:1),
Rashi comenta:

“Y estas son las leyes que pondras delante
de ellos”.

Siempre que se usa la palabra “estas”, se
sefiala una discontinuidad con lo dicho
anteriormente. Siempre que se usa la
expresion “y estas”, se sefiala una
continuidad. Asi como los mandamientos
anteriores fueron dados en el Sinai, también
estos fueron dados en el Sinai. ;Por qué,
entonces, las leyes civiles se colocan en
yuxtaposicién con las leyes relativas al
altar? Para ensefarte que el Sanedrin debe
situarse cerca del Templo.

“que pondras delante de ellos”.

No debes pensar: “Les ensefiaré una secciéon
o una ley dos o tres veces hasta que
conozcan las palabras de memoria, pero no
me esforzaré en que comprendan la razén y
su significado”. Por eso la Tora dice “que
pondris delante de ellos”, como una mesa
plenamente servida, con todo listo para
comer. (Rashi sobre Ex. 21:1)

Traductor: Abraham Maravankin

Aqui se presentan tres proposiciones notables que
han modelado los contornos del judaismo desde
entonces.

La primera es que, asi como los principios
generales del judaismo (Aseret HaDibrot no
significa “Diez Mandamientos” sino “Diez
Enunciados” o “Diez Principios Generales”) son
divinos, también lo son los detalles. En la década
de 1960, el arquitecto danés Arne Jacobsen disefié
un nuevo campus universitario en Oxford. No
conforme con disenar el edificio, pasé a disefiar
también los cubiertos y la vajilla del comedor, y
superviso la plantacién de cada arbusto del
jardin. Cuando le preguntaron por qué, respondi6
con las palabras de otro arquitecto, Mies van der
Rohe: “Dios esta en los detalles”.

Ese es un sentimiento judio. Hay quienes creen
que lo sagrado del judaismo reside en su visién
amplia, nunca expresada de modo tan
contundente como en el Decalogo del Sinai. La
verdad, sin embargo, es que Dios esta en los
detalles: “Asi como los anteriores fueron dados en el
Sinai, también estos fueron dados en el Sinai”. La
grandeza del judaismo no esta solo en su noble
visién de una sociedad libre, justa y compasiva,



sino en la manera en que hace descender esa
vision a la tierra mediante una legislaciéon
detallada. La libertad es més que una idea
abstracta. Significa (en una época en la que la
esclavitud se daba por sentada; no fue abolida en
Gran Bretafia o en los Estados Unidos hasta el
siglo XIX) dejar libre a un esclavo después de
siete afios, o de inmediato si su amo lo ha herido.
Significa conceder a los esclavos descanso y
libertad completos un dia de cada siete. Estas
leyes no abolieron la esclavitud, pero crearon las
condiciones para que, con el tiempo, las personas
aprendieran a abolirla. No menos importante,
transformaron la esclavitud de un destino
existencial en una condicién temporal. La
esclavitud no es lo que uno es ni cémo naci6, sino
algo que le ha sucedido por un tiempo, y de lo
cual algtin dia serd liberado. Eso es lo que logran
estas leyes - especialmente la ley de Shabat - no
solo en teoria, sino en la practica vivida. En esto,
como en casi todos los demés aspectos del
judaismo, Dios esté en los detalles.

El segundo principio, no menos fundamental, es
que la ley civil no es una ley secular. No creemos
en la idea “den al César lo que es del César y a
Dios lo que es de Dios”. Creemos en la separaciéon
de poderes, pero no en la secularizaciéon de la ley
ni en la espiritualizacién de la fe. El Sanedrin o
tribunal supremo debe situarse cerca del Templo
para ensefar que la propia ley debe estar
impulsada por una vision religiosa. La mayor de
estas visiones, enunciada en la parashé de esta
semana, es:

“No oprimirés al extranjero. Vosotros sabéis
lo que es ser extranjero, porque extranjeros
fuisteis en la tierra de Egipto” (Ex. 23:9).

La visién judia de la justicia, articulada aqui por
primera vez con tanto detalle, no se basa en la
conveniencia o el pragmatismo, ni siquiera en
principios filosé6ficos abstractos, sino en las
memorias histéricas concretas del pueblo judio
como “una nacién bajo Dios”. Siglos antes, Dios
eligi6é a Abraham para que “ensefiara a sus hijos y
a su casa después de él a guardar el camino del

Eterno, haciendo justicia y rectitud” (Gén. 18:19).
La justicia en el judaismo fluye de la experiencia
de la injusticia a manos de los egipcios y del
desafio divino de crear una forma radicalmente
distinta de sociedad en Israel.

Esto ya esta anticipado en el primer capitulo de la
Tora con su afirmacion de la dignidad igual y
absoluta de la persona humana como imagen de
Dios. Por eso la sociedad debe basarse en el
imperio de la ley, administrada imparcialmente,
tratando a todos por igual: “No sigas a la
multitud para hacer el mal. Al declarar en un
juicio, no perviertas la justicia poniéndote del
lado de la multitud, ni favorezcas al pobre en su
juicio” (Ex. 23:2-3).

Ciertamente, en los niveles mas elevados de la
mistica, Dios se halla en las profundidades mas
intimas del alma humana, pero Dios se halla
también en la plaza publica y en las estructuras
de la sociedad: el mercado, los corredores del
poder y los tribunales de justicia. No debe haber
brecha alguna, ninguna disociacién de
sensibilidades, entre el tribunal de justicia - el
lugar de encuentro entre el hombre y el hombre -
y el Templo - el lugar de encuentro entre el
hombre y Dios.

El tercer principio - y el mas notable de todos - es
la idea de que la ley no pertenece a los juristas. Es
la herencia de todo judio. Rashi escribié: “No
pienses: ensefiarles una seccién o una ley dos o
tres veces hasta que conozcan las palabras de
memoria, pero no esforzarme en que comprendan
la razén y el significado de la ley. La Tora dice
‘que pondrds delante de ellos’, como una mesa
plenamente servida, con todo listo para comer”.
Este es el origen del nombre del mas famoso de
los cé6digos de la ley judia, el Shuljin Aruj del
Rabino Yosef Karo.

Desde los tiempos mas antiguos, el judaismo
esperaba que todos conocieran y comprendieran
la ley. El conocimiento legal no es propiedad
celosamente guardada de una élite. Es - en la
expresion célebre - “la herencia de la



congregacion de Yaakov” (Devarim 33:4). Ya en el
siglo I de la era comun, Josefo podia escribir que
“si se preguntara a cualquiera de nuestra nacion
acerca de nuestras leyes, las repetiria tan
facilmente como su propio nombre. El resultado
de nuestra educacién exhaustiva en las leyes
desde el amanecer mismo de la inteligencia es que
estan, por asi decirlo, grabadas en nuestras almas.
De ahi que quebrantarlas sea raro, y que nadie
pueda eludir el castigo con la excusa de la
ignorancia” (Contra Apionem, ii, 177-8). Por eso
hay tantos abogados judios. El judaismo es una
religién de ley - no porque no crea en el amor
(“Amaras al Eterno tu Dios”, “Amarés a tu

proéjimo como a ti mismo”) sino porque, sin
justicia, ni el amor, ni la libertad, ni la vida
humana misma pueden florecer. El amor por si
solo no libera a un esclavo de sus cadenas.

La parasha de Mishpatim, con sus reglas y
regulaciones detalladas, puede parecer a veces
una decepcién después de la sobrecogedora
grandeza de la revelacion en el Sinai. No deberia
serlo. Itr6 contiene la visién, pero Dios esta en los
detalles. Sin la vision, la ley es ciega. Pero sin los
detalles, la vision flota en el cielo. Con ellos, la
Presencia Divina desciende a la tierra, donde maés
la necesitamos.

Preguntas Para La Mesa De Shabat

1. ¢Por qué es importante que no solo los Diez Mandamientos, sino también las leyes civiles, hayan sido dados

en el monte Sinai?

2. ¢Como ayuda el énfasis reiterado de la Halaja en el extranjero a formar nuestra comprension de la justicia?

3. ¢Qué significa que el conocimiento legal sea “la herencia de todo judio”? (Coémo podemos asegurar que

esto siga siendo asi?

Oou el dgiles

THE RABBI SACKS LEGACY

®®®@® | RABBISACKS.ORG



