
 1 

 
Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel für ihre großzügige Unterstützung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel. 

„Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergründige Wahrheit ab, sondern auch auf deren 
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er über 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft 

und der Tora gewidmet war. Ein außergewöhnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens über alle Maßen bewegt hat.“ – Rabbi Sacks 
 

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"l innerhalb der 
deutschsprachigen jüdischen Welt verbreiten zu können. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jüdische Werte mit zeitgenössischen und 

gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verknüpfen. 
 

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters ermöglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der 
Tora in den Alltag einzubinden. 

 

 
 

Mischpatim                Übersetzt von Rabbiner D. Kern 
 

In den Details 
 

Zum einleitenden Satz des Wochenabschnitts 
Mischpatim – „Und dies sind die Gesetze, die du 
ihnen vorlegen sollst“ (Exod. 21:1) – 
kommentiert Raschi: 

„‚Und dies sind die Gesetze …‘ 

Wird das Wort ‚dies‘ verwendet, 
signalisiert das stets eine Diskontinuität 
zu dem, was zuvor gesagt wurde. Wird 
hingegen der Ausdruck ‚und dies‘ 
verwendet, signalisiert er eine 
Kontinuität. So wie die früheren Gebote 
am Sinai gegeben wurden, so wurden 
auch diese am Sinai gegeben. Warum 
folgen die Zivilgesetze dann unmittelbar 
den Gesetzen bezüglich des Altars? Um 
dich anzuweisen, den Sanhedrin in der 
Nähe des Tempels anzusiedeln. 

‚… die du ihnen vorlegen sollst.‘ 

Du sollst nicht denken: ‚Ich werde ihnen 
einen Abschnitt oder ein Gesetz zwei- 
oder dreimal beibringen, bis sie es Wort 
für Wort kennen. Aber ich werde mir 
nicht die Mühe machen, ihnen den 
Grund und die Bedeutung dafür 
verständlich zu machen.‘ In der Tora 
heißt es deshalb: ‚Die du ihnen vorlegen 
sollst‘, wie einen vollständig gedeckten 

Tisch, auf dem alles zum Essen 
bereitsteht (Rashi zu Exod. 21:1). 

Hier werden drei bemerkenswerte Aussagen 
getroffen, die seither die Konturen des 
Judentums geprägt haben. 

Die erste lautet: So wie die allgemeinen 
Grundprinzipien des Judentums (Asseret 
Hadibrot bedeutet nicht „Zehn Gebote“, sondern 
„Zehn Aussprüche“ oder „zehn übergeordnete 
Prinzipien“) göttlichen Ursprungs sind, so sind 
es auch die Details. In den 1960er Jahren 
entwarf der dänische Architekt Arne Jacobsen 
einen neuen College-Campus in Oxford. Er 
entwarf nicht nur die Gebäude, sondern auch 
das Besteck und das Geschirr für die Mensa. 
Zudem überwachte er die Pflanzung jedes 
einzelnen Strauchs im College-Garten. Auf die 
Frage, warum er das tue, antwortete er mit den 
Worten des Architekten Mies van der Rohe: 
„Gott steckt im Detail.“ 

Das ist eine jüdische Haltung. Einige glauben, 
dass die Heiligkeit des Judentums in seiner 
weitreichenden Vision zu finden sei und dass 
diese nirgendwo so überzeugend zum 
Ausdruck komme wie im Dekalog am Sinai. Die 
Wahrheit ist jedoch, dass Gott im Detail steckt: 
„So wie die früheren Gebote am Sinai gegeben 
wurden, so wurden auch diese am Sinai 
gegeben.“ Die Größe des Judentums liegt somit 



 2 

nicht nur in seiner edlen Vision einer freien, 
gerechten und mitfühlenden Gesellschaft, 
sondern auch in der Art und Weise, wie es diese 
Vision durch detaillierte Gesetzgebung in die 
gelebte Wirklichkeit überträgt. Freiheit ist mehr 
als eine abstrakte Idee. In einer Zeit, in der 
Sklaverei als selbstverständlich galt (sie wurde 
in Großbritannien und den Vereinigten Staaten 
erst im 19. Jahrhundert abgeschafft), bedeutet 
Freiheit, einen Sklaven nach sieben Jahren 
freizulassen – oder sofort, wenn sein Herr ihn 
verletzt hat. Sie heißt auch, dem Sklaven an 
einem Tag der Woche vollständige Ruhe und 
Freiheit zu gewähren. Diese Gesetze schaffen 
die Sklaverei zwar nicht sofort ab, aber sie legen 
den Grundstein dafür, dass Menschen eines 
Tages in der Lage sein werden, sie vollständig 
abzuschaffen. Nicht weniger wichtig ist, dass 
sie die Sklaverei von einem existenziellen 
Schicksal in einen vorübergehenden Zustand 
verwandeln. Demnach ist Sklaverei nicht das, 
was man ist oder wie man geboren wurde, 
sondern etwas, das einem für eine gewisse Zeit 
widerfahren ist und von dem man eines Tages 
befreit werden wird. Genau das erreichen diese 
Gesetze – insbesondere das Gesetz des Schabbat 
– nicht nur in der Theorie, sondern auch in der 
gelebten Praxis. Wie in fast allen anderen 
Aspekten des Judentums steckt auch hier Gott 
im Detail. 

Ein zweites, nicht weniger grundlegendes 
Prinzip ist, dass das Zivilrecht kein säkulares 
Recht ist. Wir glauben nicht an den Gedanken 
„Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und 
Gott, was Gottes ist“. Wir glauben zwar an die 
Gewaltenteilung, jedoch nicht an die 
Säkularisierung des Rechts oder die 
Spiritualisierung des Glaubens. Der Sanhedrin, 
der oberste Gerichtshof, muss in der Nähe des 
Tempels angesiedelt sein, um zu lehren, dass 
das Recht von einer religiösen Vision geleitet 
sein muss. Die größte dieser Visionen, die in der 
Parascha dieser Woche dargelegt wird, lautet: 

„Unterdrücke keinen Fremden. Ihr wisst 
ja, wie es ist, ein Fremder zu sein, denn 
ihr wart selbst Fremde in Ägypten“ 
(Exod. 23:9). 

Die hier erstmals ausführlich formulierte 
jüdische Vision von Gerechtigkeit basiert weder 
auf Zweckmäßigkeit oder Pragmatismus noch 
auf abstrakten philosophischen Prinzipien, 

sondern auf den konkreten historischen 
Erinnerungen des jüdischen Volkes als „ein 
Volk unter Gott“. Jahrhunderte zuvor hatte Gott 
Abraham auserwählt, damit dieser „seine 
Kinder und sein Haus nach ihm unterweist, den 
Weg Gottes zu bewahren, indem sie tun, was 
Recht und Gerechtigkeit ist“ (Gen. 18:19). Die 
Vorstellung von Gerechtigkeit im Judentum 
basiert auf der Erfahrung der Ungerechtigkeiten 
durch die Ägypter sowie auf der von Gott 
gegebenen Herausforderung, eine radikal 
andere Gesellschaftsform in Israel zu 
erschaffen. 

Dies wird bereits im ersten Kapitel der Tora 
angedeutet, in dem die gleiche und absolute 
Würde aller Menschen als Ebenbilder Gottes 
betont wird. Deshalb muss die Gesellschaft auf 
Rechtsstaatlichkeit beruhen, die unparteiisch 
angewendet wird und alle gleich behandelt. Es 
heißt: „Folge nicht der Menge, wenn sie 
Unrecht tut. Wenn du in einem Rechtsstreit 
aussagst, verzerre nicht das Recht, indem du 
dich auf die Seite der Menge stellst. Begünstige 
auch nicht einen Armen in seinem Rechtsstreit“ 
(Exod. 23:2-3). 

Gewiss, auf den höchsten Ebenen der Mystik ist 
Gott in den innersten Tiefen der menschlichen 
Seele zu finden. Doch ebenso ist Gott auf dem 
öffentlichen Platz und in den Strukturen der 
Gesellschaft zu finden – auf dem Marktplatz, in 
den Korridoren der Macht und in den 
Gerichtssälen. Zwischen dem Gericht (dem Ort 
der Begegnung zwischen Mensch und Mensch) 
und dem Tempel (dem Ort der Begegnung 
zwischen Mensch und Gott) darf es keine Kluft 
geben. 

Die dritte Aussage – und zugleich die 
bemerkenswerteste – ist die Vorstellung, dass 
das Gesetz nicht den Anwälten gehört. Es ist 
das Erbe jedes Juden. Raschi schrieb: „Du sollst 
nicht denken: ‚Ich werde ihnen einen Abschnitt 
oder ein Gesetz zwei- oder dreimal beibringen, 
bis sie es Wort für Wort kennen. Aber ich werde 
mir nicht die Mühe machen, ihnen den Grund 
und die Bedeutung dafür verständlich zu 
machen.‘ In der Tora heißt es deshalb: ‚Die du 
ihnen vorlegen sollst‘, wie einen vollständig 
gedeckten Tisch, auf dem alles zum Essen 
bereitsteht.“ Dies ist der Ursprung des Namens 
des berühmtesten jüdischen Gesetzbuchs, des 
Schulchan Aruch von Rabbi Joseph Karo. 



 3 

Im Judentum wird von jeher von jedem 
erwartet, dass er das Gesetz kennt und versteht. 
Rechtskenntnisse sind kein streng gehütetes 
Eigentum einer Elite. Wie es in dem berühmten 
Satz heißt, sind sie „das Erbe der Gemeinde 
Jakobs“ (Deut. 33:4). Bereits im ersten 
Jahrhundert n. u. Z. konnte Flavius Josephus 
schreiben: „Sollte jemand aus unserem Volk 
nach unseren Gesetzen gefragt werden, wird er 
sie so bereitwillig wiederholen wie seinen 
eigenen Namen. Das Ergebnis unserer 
gründlichen Erziehung in unseren Gesetzen seit 
Anbeginn unserer Intelligenz ist, dass sie 
sozusagen in unsere Seelen eingraviert sind. 
Daher kommt es selten vor, dass sie gebrochen 
werden, und niemand kann sich mit der 
Ausrede der Unwissenheit der Strafe 
entziehen.“1 Deshalb gibt es so viele jüdische 
Anwälte. Das Judentum ist eine Religion des 
Gesetzes, nicht, weil es nicht an die Liebe glaubt 

– „Du sollst den Ewigen, deinen Gott, lieben“ 
und „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich 
selbst“ –, sondern weil ohne Gerechtigkeit 
weder Liebe noch Freiheit noch das 
menschliche Leben selbst gedeihen können. 
Liebe allein befreit einen Sklaven nicht von 
seinen Ketten. 

Die Parascha Mischpatim mit ihren detaillierten 
Regeln und Vorschriften kann nach der 
atemberaubenden Erhabenheit der 
Offenbarung am Sinai manchmal wie eine 
Enttäuschung wirken. Das sollte sie aber nicht. 
Die Parascha Jitro enthält die Vision, aber Gott 
steckt im Detail. Ohne die Vision ist das Gesetz 
blind. Aber ohne die Details schwebt die Vision 
im Himmel. Erst durch die Details wird die 
göttliche Gegenwart auf die Erde gebracht, wo 
wir sie am meisten brauchen.

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1 Flavius Josephus, Contra Apionem II 177–178 

Fragen für den Schabbat-Tisch 
 

1. Warum ist es wichtig, dass nicht nur die Zehn Gebote, sondern auch die Zivilgesetze am Berg Sinai gegeben 

wurden? 
2. Wie trägt die wiederholte Konzentration der Halacha auf den Fremden dazu bei, unser Verständnis von 

Gerechtigkeit zu formen?     
3. Was bedeutet es, dass juristisches Wissen „das Erbe jedes Juden“ ist? Wie können wir sicherstellen, dass 

dies auch so bleibt?   


