Covenant &
Conversation

THE RABBI SACKS LEGACY

Ocu el Jgilos

BASIEREND AUF DEN LEHREN UND SCHRIFTEN VON RABBI LORD JONATHAN SACKS

Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel fiir ihre grofziigige Unterstiitzung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel.
»Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergriindige Wahrheit ab, sondern auch auf deren
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er {iber 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft

und der Tora gewidmet war. Ein auergewohnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens {iber alle Maen bewegt hat.“ — Rabbi Sacks

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"! innerhalb der
deutschsprachigen jiidischen Welt verbreiten zu konnen. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jiidische Werte mit zeitgendssischen und
gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verkniipfen.

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters erméglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der
Tora in den Alltag einzubinden.

Mischpatim

In den Details

Zum einleitenden Satz des Wochenabschnitts
Mischpatim - ,,Und dies sind die Gesetze, die du
ihnen vorlegen sollst” (Exod. 21:1) -
kommentiert Raschi:

., Und dies sind die Gesetze ...’

Wird das Wort ,dies” verwendet,
signalisiert das stets eine Diskontinuitét
zu dem, was zuvor gesagt wurde. Wird
hingegen der Ausdruck ,und dies’
verwendet, signalisiert er eine
Kontinuitit. So wie die fritheren Gebote
am Sinai gegeben wurden, so wurden
auch diese am Sinai gegeben. Warum
folgen die Zivilgesetze dann unmittelbar
den Gesetzen beziiglich des Altars? Um
dich anzuweisen, den Sanhedrin in der
Nahe des Tempels anzusiedeln.

,... die du ihnen vorlegen sollst.”

Du sollst nicht denken: ,Ich werde ihnen
einen Abschnitt oder ein Gesetz zwei-
oder dreimal beibringen, bis sie es Wort
fiir Wort kennen. Aber ich werde mir
nicht die Miihe machen, ihnen den
Grund und die Bedeutung dafiir
verstindlich zu machen.” In der Tora
heifit es deshalb: ,Die du ihnen vorlegen
sollst’, wie einen vollstandig gedeckten

Ubersetzt von Rabbiner D. Kern

Tisch, auf dem alles zum Essen
bereitsteht (Rashi zu Exod. 21:1).

Hier werden drei bemerkenswerte Aussagen
getroffen, die seither die Konturen des
Judentums gepragt haben.

Die erste lautet: So wie die allgemeinen
Grundprinzipien des Judentums (Asseret
Hadibrot bedeutet nicht ,Zehn Gebote”, sondern
»Zehn Ausspriiche” oder ,zehn {ibergeordnete
Prinzipien”) gottlichen Ursprungs sind, so sind
es auch die Details. In den 1960er Jahren
entwarf der dinische Architekt Arne Jacobsen
einen neuen College-Campus in Oxford. Er
entwarf nicht nur die Gebidude, sondern auch
das Besteck und das Geschirr fiir die Mensa.
Zudem tiberwachte er die Pflanzung jedes
einzelnen Strauchs im College-Garten. Auf die
Frage, warum er das tue, antwortete er mit den
Worten des Architekten Mies van der Rohe:
,,Gott steckt im Detail.”

Das ist eine jiidische Haltung. Einige glauben,
dass die Heiligkeit des Judentums in seiner
weitreichenden Vision zu finden sei und dass
diese nirgendwo so iiberzeugend zum
Ausdruck komme wie im Dekalog am Sinai. Die
Wabhrheit ist jedoch, dass Gott im Detail steckt:
»,S0 wie die fritheren Gebote am Sinai gegeben
wurden, so wurden auch diese am Sinai
gegeben.” Die Grofie des Judentums liegt somit



nicht nur in seiner edlen Vision einer freien,
gerechten und mitfiihlenden Gesellschaft,
sondern auch in der Art und Weise, wie es diese
Vision durch detaillierte Gesetzgebung in die
gelebte Wirklichkeit tibertrédgt. Freiheit ist mehr
als eine abstrakte Idee. In einer Zeit, in der
Sklaverei als selbstverstdndlich galt (sie wurde
in Grofibritannien und den Vereinigten Staaten
erst im 19. Jahrhundert abgeschafft), bedeutet
Freiheit, einen Sklaven nach sieben Jahren
freizulassen - oder sofort, wenn sein Herr ihn
verletzt hat. Sie heif3st auch, dem Sklaven an
einem Tag der Woche vollstdandige Ruhe und
Freiheit zu gew&hren. Diese Gesetze schaffen
die Sklaverei zwar nicht sofort ab, aber sie legen
den Grundstein dafiir, dass Menschen eines
Tages in der Lage sein werden, sie vollstandig
abzuschaffen. Nicht weniger wichtig ist, dass
sie die Sklaverei von einem existenziellen
Schicksal in einen voriibergehenden Zustand
verwandeln. Demnach ist Sklaverei nicht das,
was man ist oder wie man geboren wurde,
sondern etwas, das einem fiir eine gewisse Zeit
widerfahren ist und von dem man eines Tages
befreit werden wird. Genau das erreichen diese
Gesetze - insbesondere das Gesetz des Schabbat
- nicht nur in der Theorie, sondern auch in der
gelebten Praxis. Wie in fast allen anderen
Aspekten des Judentums steckt auch hier Gott
im Detail.

Ein zweites, nicht weniger grundlegendes
Prinzip ist, dass das Zivilrecht kein sdkulares
Recht ist. Wir glauben nicht an den Gedanken
,,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und
Gott, was Gottes ist”. Wir glauben zwar an die
Gewaltenteilung, jedoch nicht an die
Sakularisierung des Rechts oder die
Spiritualisierung des Glaubens. Der Sanhedrin,
der oberste Gerichtshof, muss in der Néhe des
Tempels angesiedelt sein, um zu lehren, dass
das Recht von einer religiosen Vision geleitet
sein muss. Die grofite dieser Visionen, die in der
Parascha dieser Woche dargelegt wird, lautet:

,Unterdriicke keinen Fremden. Ihr wisst
ja, wie es ist, ein Fremder zu sein, denn
ihr wart selbst Fremde in Agypten”
(Exod. 23:9).

Die hier erstmals ausfiihrlich formulierte
jtidische Vision von Gerechtigkeit basiert weder
auf Zweckmafiigkeit oder Pragmatismus noch
auf abstrakten philosophischen Prinzipien,

sondern auf den konkreten historischen
Erinnerungen des jiidischen Volkes als , ein
Volk unter Gott”. Jahrhunderte zuvor hatte Gott
Abraham auserwéhlt, damit dieser ,seine
Kinder und sein Haus nach ihm unterweist, den
Weg Gottes zu bewahren, indem sie tun, was
Recht und Gerechtigkeit ist” (Gen. 18:19). Die
Vorstellung von Gerechtigkeit im Judentum
basiert auf der Erfahrung der Ungerechtigkeiten
durch die Agypter sowie auf der von Gott
gegebenen Herausforderung, eine radikal
andere Gesellschaftsform in Israel zu

erschaffen.

Dies wird bereits im ersten Kapitel der Tora
angedeutet, in dem die gleiche und absolute
Wiirde aller Menschen als Ebenbilder Gottes
betont wird. Deshalb muss die Gesellschaft auf
Rechtsstaatlichkeit beruhen, die unparteiisch
angewendet wird und alle gleich behandelt. Es
heifit: ,Folge nicht der Menge, wenn sie
Unrecht tut. Wenn du in einem Rechtsstreit
aussagst, verzerre nicht das Recht, indem du
dich auf die Seite der Menge stellst. Begtinstige
auch nicht einen Armen in seinem Rechtsstreit”
(Exod. 23:2-3).

Gewiss, auf den hochsten Ebenen der Mystik ist
Gott in den innersten Tiefen der menschlichen
Seele zu finden. Doch ebenso ist Gott auf dem
offentlichen Platz und in den Strukturen der
Gesellschaft zu finden - auf dem Marktplatz, in
den Korridoren der Macht und in den
Gerichtssédlen. Zwischen dem Gericht (dem Ort
der Begegnung zwischen Mensch und Mensch)
und dem Tempel (dem Ort der Begegnung
zwischen Mensch und Gott) darf es keine Kluft
geben.

Die dritte Aussage - und zugleich die
bemerkenswerteste - ist die Vorstellung, dass
das Gesetz nicht den Anwilten gehort. Es ist
das Erbe jedes Juden. Raschi schrieb: ,Du sollst
nicht denken: ,Ich werde ihnen einen Abschnitt
oder ein Gesetz zwei- oder dreimal beibringen,
bis sie es Wort fiir Wort kennen. Aber ich werde
mir nicht die Miihe machen, ihnen den Grund
und die Bedeutung dafiir verstandlich zu
machen.” In der Tora heift es deshalb: ,Die du
ihnen vorlegen sollst’, wie einen vollstandig
gedeckten Tisch, auf dem alles zum Essen
bereitsteht.” Dies ist der Ursprung des Namens
des bertihmtesten jiidischen Gesetzbuchs, des
Schulchan Aruch von Rabbi Joseph Karo.



Im Judentum wird von jeher von jedem
erwartet, dass er das Gesetz kennt und versteht.
Rechtskenntnisse sind kein streng gehtitetes
Eigentum einer Elite. Wie es in dem bertihmten
Satz heifst, sind sie ,,das Erbe der Gemeinde
Jakobs” (Deut. 33:4). Bereits im ersten
Jahrhundert n. u. Z. konnte Flavius Josephus
schreiben: , Sollte jemand aus unserem Volk
nach unseren Gesetzen gefragt werden, wird er
sie so bereitwillig wiederholen wie seinen
eigenen Namen. Das Ergebnis unserer
griindlichen Erziehung in unseren Gesetzen seit
Anbeginn unserer Intelligenz ist, dass sie
sozusagen in unsere Seelen eingraviert sind.
Daher kommt es selten vor, dass sie gebrochen
werden, und niemand kann sich mit der
Ausrede der Unwissenheit der Strafe
entziehen.”! Deshalb gibt es so viele judische
Anwdlte. Das Judentum ist eine Religion des
Gesetzes, nicht, weil es nicht an die Liebe glaubt

N

- ,Du sollst den Ewigen, deinen Gott, lieben”
und ,, Du sollst deinen N&chsten lieben wie dich
selbst” -, sondern weil ohne Gerechtigkeit
weder Liebe noch Freiheit noch das
menschliche Leben selbst gedeihen kénnen.
Liebe allein befreit einen Sklaven nicht von
seinen Ketten.

Die Parascha Mischpatim mit ihren detaillierten
Regeln und Vorschriften kann nach der
atemberaubenden Erhabenheit der
Offenbarung am Sinai manchmal wie eine
Enttduschung wirken. Das sollte sie aber nicht.
Die Parascha Jitro enthdlt die Vision, aber Gott
steckt im Detail. Ohne die Vision ist das Gesetz
blind. Aber ohne die Details schwebt die Vision
im Himmel. Erst durch die Details wird die
gottliche Gegenwart auf die Erde gebracht, wo
wir sie am meisten brauchen.

Fragen fUr den Schabbat-Tisch
I I . Warum ist es wichtig, dass nicht nur die Zehn Gebote, sondern auch die Zivilgesetze am Berg Sinai gegeben

wurden?

2. Wie tragt die wiederholte Konzentration der Halacha auf den Fremden dazu bei, unser Verstandnis von

Gerechtigkeit zu formen?

3. Was bedeutet es, dass juristisches Wissen ,das Erbe jedes Juden” ist? Wie kdnnen wir sicherstellen, dass

dies auch so bleibt?

THE RABBI SACKS LEGACY

Ooucﬂlw dees

1 Flavius Josephus, Contra Apionem 11177-178

®®®@®@ | RABBISACKS.ORG



