
1 
 

 

] 

 

 

 

Mişpatim 
  

Ayrıntılarda
Mişpatim peraşasının açılış cümlesi olan “Ve 
bunlar [Bene Yisrael’in] önlerine koyacağın 
kanunlardır” (Şemot 21:1) sözleri hakkında 
Raşi şu açıklamayı yapar: 

“Ve bunlar önlerine koyacağın kanunlardır.” 

[Tora’da] “bunlar” denen her yerde, [bu 
sözcük,] öncesindeki [konu] ile bağlantıyı 
koparır. “Ve bunlar” [terimi ise, kullandığı 
yerlerde] öncesindeki [konuya] ekleme 
yapar [yani onun bir devamı niteliğindedir. 
Burada da öyledir:] Nasıl ki öncekiler 
Sinay’dansa, bunlar da Sinay’dandır. Ve 
toplumsal yasalarla ilgili bu bölüm neden 
Mizbeah’la ilgili [olan önceki] bölüme 
bitiştirilmiştir? Sana Sanedrin’i, Bet 
Amikdaş’ın yanına yerleştirmeni söylemek 
için. 

“Önlerine koyacağın.” 

Kutsal ve Mübarek Tanrı, Moşe’ye şöyle 
dedi: “Aklına ‘Bir bölümü veya alahayı, 
öğretildiği şekliyle ağızlarında akıcı hale 
gelene [yani onu sözel olarak 
ezberlemelerine] kadar onlara iki veya üç 
kez tekrarlayayım. Ama konunun 
sebeplerini ve açıklamasını anlamalarını 
sağlama zahmetine girmeme gerek yok’ [gibi 
bir düşünce] gelmesin.” Bu nedenle 
“Önlerine koyacağın” denmektedir – 
[kanunları] insanın önüne yemeğe hazır 
düzenli bir sofra gibi [koymalısın]. 

Raşi’nin Şemot 21:1 açıklamaları 

Burada, o zamandan beri Yahudiliğin 
çerçevesini şekillendirmiş olan üç dikkate 
değer önerme sunulmaktadır. 

İlki, tıpkı Yahudiliğin genel ilkeleri (Aseret A-
Diberot terimi “On Emir” değil, “On 

Söz/Deyiş” veya “Her Şeyi Kapsayan On İlke” 
anlamına gelir) gibi, ayrıntıların da Tanrısal 
olduğudur. 1960’lı yıllarda Danimarkalı 
mimar Arne Jacobson, Oxford’da yeni bir kolej 
yerleşkesi tasarlamıştı. Sadece binayı 
tasarlamakla tatmin olmayınca, yemekhanede 
kullanılacak olan çatal-bıçak takımları ile 
tabak takımlarını da tasarladı ve kolej 
bahçesindeki her bir çalılığın dikimine nezaret 
etti. Bunun nedeni sorulduğunda başka bir 
mimarın, Mies van der Rohe’nin sözleriyle 
cevap verdi: “Tanrı ayrıntılardadır.” 

Bu, Yahudilere özgü bir duygudur. 
Yahudiliğin kutsal ögesinin, Sinay’daki On 
Söz’de son derece etkili bir şekilde ifade 
edilmiş olan geniş vizyonu olduğuna 
inananlar vardır. Ancak gerçek şudur ki, 
Tanrı, ayrıntılardadır: “Nasıl ki öncekiler 
Sinay’dansa, bunlar da Sinay’dandır.” 
Yahudiliğin büyüklüğü basitçe özgür, adil ve 
şefkatli bir toplum kurmaya yönelik asil 
vizyonunda değil, bu vizyonu ayrıntılı yasama 
yoluyla pratikte uygulamaya geçirme 
şeklindedir. Özgürlük soyut bir fikir olmaktan 
ötedir. Bir kölenin, (köleliğin kanıksanmış 
olduğu bir dönemde) yedi yılın bitiminde 
veya eğer efendisi onu yaralamışsa, derhal 
özgür bırakılması demektir (kölelik Britanya 
ve Birleşik Devletler’de on dokuzuncu yüzyıla 
kadar lağvedilmemişti). Kölelere, yedi günde 
bir tam bir istirahat ve özgürlük tanımak 
demektir. Bu kanunlar köleliği lağvetmez, 
ancak insanların zaman içinde onu lağvetmek 
gerektiğini öğrenmelerine zemin sağlayacak 
koşulları yaratır. En azından bunun kadar 



2 
 

önemli olan bir diğer nokta da, bu kanunların, 
köleliği varoluşsal bir kader olmaktan çıkarıp, 
geçici bir duruma dönüştürmeleridir. Kölelik 
sizin kim olduğunuz veya nasıl doğmuş 
olduğunuzla ilgili değildir; bir süreliğine 
başınıza gelmiş ve bir gün kendisinden 
kurtulup özgürlüğe kavuşacağınız bir 
durumdur. Bu kanunların – özellikle de Şabat 
kanununun – yalnızca teoride değil, canlı 
pratikte de başardığı şey budur. Bu konuda – 
tıpkı Yahudiliğin neredeyse diğer tüm 
yönlerinde olduğu gibi – Tanrı, 
ayrıntılardadır. 

En az ilki kadar temel bir öneme sahip olan 
ikinci önerme, toplumsal yasaların seküler 
birer kanun olmadığıdır. Bizler “Sezar’ın 
hakkını Sezar’a ve Tanrı’nın hakkını Tanrı’ya 
ver” fikrine inanmayız. Biz kuvvetler 
ayrılığına inanırız, ancak kanunun 
sekülerleştirilmesine veya inancın 
tinselleştirilmesine inanmayız. Sanedrin, yani 
Yüksek Mahkeme, kanunun ta kendisinin, 
inançsal bir vizyon tarafından yönlendirilmesi 
gerektiğini öğretmek için Bet Amikdaş’ın 
yanına yerleştirilmelidir. Söz konusu 
vizyonların, bu haftaki peraşada verilen en 
büyüğü şu sözlerle ifade edilmektedir: 

“Yabancıya zulmetme. Ne de olsa siz bir 
yabancının ruh halini bilirsiniz; çünkü şahsen 
siz de bir zamanlar Mısır ülkesinde birer 
yabancıydınız.” 

Şemot 23:9 

Yahudiliğin, ilk kez ayrıntılı olarak ifade 
edilen adalet vizyonu, çıkarcılık ve 
pragmatizme değil, hatta soyut felsefi ilkelere 
dahi değil, Yahudi halkının “Tanrı’nın 
hükümranlığı altında bir ulus” olarak somut 
tarihi hafızasına dayanır. Asırlar öncesinde 
Tanrı, Avraam’ı “çocuklarına ve ardından 
ailesine, adil ve doğru olanı yaparak A-Şem’in 
yolunu korumalarını öğreteceği için” seçmişti 
(Bereşit 18:19). Yahudilikte adalet, Mısırlıların 
elinde yaşadıkları adaletsizlik deneyiminden 
ve Yisrael’de bunun taban tabana zıddı olacak 
bir toplum türü yaratmalarına yönelik Tanrı 
vergisi görevden kaynaklanır. 

Bu durum zaten baştan itibaren, insanın 
Tanrı’nın suretinde yaratılmış bir varlık olarak 
eşit ve mutlak onura sahip olduğunu belirten 

Tora’nın ilk perekinde ima edilmiştir. İşte bu 
nedenle toplum, tarafsız bir şekilde uygulanan 
ve herkese eşit mesafede davranan hukukun 
egemenliği temeline dayanmalıdır: “Yanlışı 
yapmak üzere çoğunluğu izleme. Bir davada 
tanıklık ifadesi verdiğin zaman, çoğunluğa 
meyletmek suretiyle adaleti saptırma ve 
davasında fakir bir adamı kayırma” (Şemot 
23:2-3). 

Şüphesiz; mistisizmin en yüksek 
düzeylerinde, Tanrı, insan ruhunun en içteki 
derinliklerinde bulunabilir. Ancak Tanrı, 
bundan aşağı kalmayacak düzeyde, kamusal 
alanda ve toplumsal yapılarda da bulunabilir: 
pazaryeri, iktidar koridorları ve mahkemeler. 
Adli mahkemeler (insan ile insanın buluşma 
yeri) ile Bet Amikdaş (insan ile Tanrı’nın 
buluşma yeri) arasında asla bir boşluk, bir 
duyarlılık kopukluğu olmamalıdır. 

Üçüncü ve hepsinden daha öne çıkan ilke, 
kanunun hukukçulara ait olmadığı fikridir. 
Kanun her Yahudi’nin mirasıdır. Raşi’nin 
yazdığı gibi: “Aklına ‘Bir bölümü veya alahayı, 
öğretildiği şekliyle ağızlarında akıcı hale 
gelene [yani onu sözel olarak ezberlemelerine] 
kadar onlara iki veya üç kez tekrarlayayım. 
Ama konunun sebeplerini ve açıklamasını 
anlamalarını sağlama zahmetine girmeme 
gerek yok’ [gibi bir düşünce] gelmesin.” Bu 
nedenle “Önlerine koyacağın” denmektedir – 
[kanunları] insanın önüne yemeğe hazır 
düzenli bir sofra gibi [koymalısın].” Tüm 
Yahudi kanun kodlarının en ünlüsü olan Rabi 
Yosef Karo’nun Şulhan Aruh (düzenli sofra) 
adlı eserinin ismi buradan kaynaklanır. 

En erken dönemlerden itibaren Yahudiliğin 
herkesten beklentisi, kanunu bilmeleri ve 
anlamaları olmuştur. Hukuk bilgisi elit bir 
tabakanın yakından korunan malı değildir. 
Ünlü ifadede olduğu gibi “Yaakov’un 
cemaatinin mirasıdır” (Devarim 33:4). Daha 
MS 1. Yüzyılda, Josephus “Şayet 
ulusumuzdan herhangi bir kişiye 
kanunlarımız hakkında soru sorulacak olsa, 
kendi adı gibi anında tekrarlayacaktır. 
Kendimizi bildiğimiz andan beri kanunlarımız 
hakkında kapsamlı bir eğitim almamızın 
sonucu, bunların, bir anlamda ruhlarımıza 



3 
 

işlenmiş olmasıdır” diye yazabilmişti.1 Bu 
kadar çok Yahudi hukukçunun olmasının 
sebebi de budur. Yahudilik bir kanun dinidir – 
sevgiye inanmadığı için değil (“Tanrın A-Şem’i 
sevmelisin”, “Akranını kendin gibi 
sevmelisin”), adalet olmadan ne sevgi, ne 
özgürlük, ne de insan yaşamı yeşerebileceği 
için. Salt sevgi bir köleyi zincirlerinden 
kurtaramaz. 

Mişpatim peraşası, ayrıntılı kanun ve 
düzenlemeleriyle, bazen, Sinay’daki müthiş 
açığa çıkışın nefes kesen görkeminden sonra 
hayal kırıklığına yol açabilir. Öyle 
olmamalıdır. Yitro genel vizyonu içerir; ancak 
Tanrı ayrıntılardadır. Vizyon olmadan, kanun 
kördür. Ancak ayrıntılar olmadan, vizyon 
göklerde asılı kalır. Tanrısal Mevcudiyet 
yeryüzüne, yani ona en çok ihtiyaç duyulan 
yere işte bu ayrıntılarla indirilir

 
1 Contra Apionem, II, 177-178. 


