
שיג ושיח – הרב יונתן זקס ם﻿יטרפב

2 1

בפרטים
ר  ׁ טִִים אֲֲשֶׁ� ּ פָּ� ׁ שְּׁ� ה הַַמִּ� אְֵֵוְלֶּ�ּ על מילות הפתיחה של פרשת משטפים, "

םֶהֶ" )שמות כא, א(, אומר רש"י:  נְֵֵפְי ים לִִ שִׂ�ׂ תָּ�ּ

"ולאה המשטפים": כל מקום שנמאר "לאה" ]כלומר 
"לאה" בלי ו[, פ�סַּל את הראשונים; "ולאה" – מוסיף 
על הראשונים. מה הראשונים מסיני, אף לאו מסיני. 
לך  לומר  מזבּח?  פלרשת  דינין  פרשת  נסמכה  ומלה 

שתשים סנהדרין אצל המקדש. 

אל  מלשה,  הקב"ה  לו  מאר  פלניהם":  תשים  "אשר 
תעלה על דעתך לומר "אשֶנה להם הפרק וההלכה ב' 
או ג' פעמים עד שתהא סדורה בפיהם כמשנתה, ואיני 
טמריח עצמי להבינם טעמי הדבר ופירושו". לכך נמאר 
אלכול  ומוכן  הערוך  כשלחן  פלניהם":  תשים  "אשר 

פלני האדם. 

קווי  את  שעיצבו  לציון,  ראויים  היגדים  שלושה  כאן  מוצגים 
המתאר של היהדות עד היום.

עשרת  התורה,  של  שעקרונות־העל  הוא שכשם  הראשון 
הדיברות שהוצגו בלוחות הברית, הינם לאוהיים, כך גם הפרטים. 

קפמוס  יאקובסון  ה  ארֶנֶ הדני  האדריכל  עיצב  השישים  בשנות 
לקולג' חדש באוקספורד. הוא אל הסתפק בתכנון המבנה, אלא 
המשיך ותכנן גם את הסכו"ם ושאר הכלים שישמשו בחדר האוכל, 
מדוע,  כשנשלא  הקולג'.  בגינת  שיח  כל  על שתילת  פיקח  ואף 
"לאוהים  ה,  ון־דר־רוֶהֶ מיז  אחר,  אדריכל  של  במילותיו  השיב 

נמצא בפרטים".

יהודי. יש סבורים כי הקדוש ביהדות מטון  זהו הלך נפש 
בחזונה הרחב, זה שזכה לביטויו המרשים בעשרת הדיברות. אך 
המאת היא שלאוהים נמצא בפרטים: מה עשרת הדיברות מסיני – 
אף לאה, המשטפים. גדולתה של היהדות אינה מסתכמת בחזון 
מטונה  אלא  ורחומה,  צודקת  חופשית,  לחברה  שלה  האצילי 
פמורטת.  חקיקה  בדמות  ארצה  זה  חזון  מורידה  שהיא  בכך  גם 
בכך  בתורה  החופש מתבאט  מופשט.  מרעיון  יותר  הוא  החופש 
שבעידן שבו העבדות נתפסה כמובנת לאמיה – והלוא היא בולטה 
באנגליה ואחריה בארה"ב רק באמה ה־19 – היא הורתה לשחרר 
עבד אחרי שש שנים, וםא אדוניו צַַפע אותו, לשחררו מייד. היא 
אף נתנה לעבדים יום של מנוחה שמלה מדי שבוע. דינים לאה 
יצרו תנאים שיגרמו אלנשים,  אל בילטו את העבדות, אבל הם 
ברבות השנים ובחלחול הערכים, להגיע לידי ביטולה. חשוב אל 
פחות, דינים לאה הופכים את העבדות מגורל קיומי מלצב זמני. 
דבר  לאיה, אלא  או המהות שנולדת  אינה מה שהינך,  העבדות 
שקרה לך לזמן מה, ושבמועד ידוע מראש תשתחרר ממנו. הדינים 
הללו, ובמיוחד מצוות השבת, משיגים זאת אל בתאוריה בלבד, 
זו, כמו גם כמעט בכל בחינה אחרת  אלא במעש החי. מבחינה 

של היהדות, לאוהים נמצא בפרטים. 

האזרחי  שהדין  הוא  פחות,  אל  היסודי  השני,  העיקרון 
אינו דין חילוני. איננו דוגלים בעיקרון "יהי לקיסר אשר לקיסר 

משפטיםפרשת

לעילוי נשמת: פינחס בן יעקב אשר אייז, עזרילא בן אריה לייב שרטר



שיג ושיח – הרב יונתן זקס ם﻿יטרפב

4 3

העיקרון השלישי, והמרשים מכוםל, הוא הרעיון שהדין אינו 
שייך לעורכי הדין. הוא מורשתו של כל יהודי. נחזור על הדברים 
שרש"י אומר בשמו של הקב"ה: "אל תעלה על דעתך לומר 'אֶשנה 
בפיהם  סדורה  עד שתהא  פעמים  ג'  או  ב'  וההלכה  הפרק  להם 
כמשנתה, ואיני טמריח עצמי להבינם טעמי הדבר ופירושו'. לכך 
נמאר 'אשר תשים פלניהם': כשולחן הערוך ומוכן אלכול פלני 
האדם". זה מקור שמו של ספר ההלכה הפמורסם ביותר, 'שולחן 
ערוך' לרבי יוסף קארו. הדינים ערוכים וסדורים לעינינו כולנו.

את  לדעת  אחד  מכל  היהדות  תורה מצפה  מתן  עוד מעת 
הדינים ולהבינם. ידע משטפי איננו נחלתה השמורה של לאיטה. 
ה  ׁ שָָׁרָ� "וֹֹמ ד(,  לג,  )דברים  האזינו  הפמורסם משירת  כביטוי  הוא, 
יוספוס  היה  יכול  לספירה  הראשונה  באמה  כבר  יַַעֲֲקֹבֹ".  ת  הְִִקְלַּ�ּ
את  לספר  לו  יקל  אל  איש אחד אשר  אף  אין  "בקִִרבנו  לכתוב, 
נו להגות בהם  כל החוקים בעל פה פלמרש את שמו, כי כה הסכַּ�ַ
מראשית הגיענו לבינה עד אשר נעשו חרותים בלבבנו. ועל כן 
מלצא  יוכל  אל  כי  החוקים,  על  העובר  את  בינינו  מלצוא  יקר 
זאת הסיבה לכך שיש עורכי  ש".1  וטפלור את עצמו עֹמֶנֶ טענה 
פמני  אל   – דין  של  דת  היא  היהדות  כך.  כל  רבים  יהודים  דין 
רְֵֵלְעֲֲָךָ  תְָּבְ�ָ  הַַָאְָוְ  " ;" יָךָ תְָּבְ�ָ אֵֵת ה' אֱֱ־לֶֹהֶ הַַָאְָוְ  שאינה מאמינה באהבה )"
"(, אלא פמני שבלי דין וצדק אל יוכלו פלרוח אל האהבה  וֹֹמָָךָ כָּ�
ואל החירות ואל החיים. האהבה לבדה אל תשחרר עבד מכבליו.

פרשת משטפים, על פירוט דיניה ותקנותיה, יכולה להיראות 
פלעמים כנפילה אחרי התאפרת עוצרת הנשימה של מעמד הר 
סיני. אך אין זה נכון. פרשת יתרו גוללה את החזון, אבל לאוהים 
נמצא בפרטים. בלי החזון, הצדק עיוור. אבל בלי הפרטים, הצדק 
צף במרוֹֹמיו. עם הפרטים יורדת השכינה ארצה, מקום שם אנחנו 

זקוקים לה במיוחד.

אבל   – רשויות  בהפרדת  דוגלים  אנו  לאלוהים".  אשר  ולאלוהים 
אל בחילון המשטפ ואל בדחיקת המאונה לא עומלות הרוח בלבד. 
הסנהדרין, בית הדין העליון, צריך להיבנות ליד המקדש, כדי להראות 
שהדין חייב להיגזר מחזון דתי. הגדול שבחזונות הללו הוא זה המאור 
ר,  ׁשֶׁפֶֶנֶ הַַגֵּ�ּ  ת  םּ ֶאֶ תְֶּעְ� דְַַיְ םּ  אְַַוְתֶּ� ץ.  ָחְָלְ גְֵֵוְר לֹאֹ תִִ בפרשת השבוע שלנו: "

יִִָרְָצְם" )שמות כג, ט(.   ץ מִִ ֶרֶֶאֶּ  םֶתֶ בְּ� י גֵֵרִִים הֱֱיִִי כִּ�ּ

חזון הצדק היהודי, הזוכה כאן לראשונה לניסוח פמורט, מבוסס 
אל על תועלתנות או פרגטמיות, ופאילו אל על עקרונות פילוסופיים 
מופשטים, אלא על הזיכרונות ההיסטוריים הממשיים של עם ישרלא 
בהיותו "אומה אחת בחסות הלא". אמות שנים קודם לכן, ה' בחר 
ְךְֶרֶּ ה'   רּוּ דֶּ� ְמְׁ  שְָׁוְ� יו  יתוֹֹ אַַחֲֲָרָ ת בֵּ�ּ ֶאְֶוְ יו  ָנָ ת בָּ�ּ ה ֶאֶ צְַַיְוֶּ�ּ ר  ׁ מְַַלְעַַן אֲֲשֶׁ� באברהם "
ט" )בראשית יח, יט(. הצדק ביהדות נגזר מתוך  ּ פָּ� ׁ מִִּוּשְׁ� ה  ָקָָדְָצְ  וֹֹׂשׂת  לַַעֲֲ
חוויית האי־צדק במצרים, ומנחה אותו צו הלא לכונן בארץ ישרלא 

חברה שונה מן החברה המצרית תכלית שוני.

שורש החזון הזה מטון כבר בפרק הראשון בתורה, בהצהרה על 
כבודו השווה והמוחטל של האדם העשוי בצםל לאוהים. מן הטעם 
הזה מוכרחה החברה להתבסס על שטלון חוק, להתנהל אלל משוא 
"לֹאֹ  בפרשתנו:  שוב  כמאור,  לכול.  והוגן  שווה  יחס  ולגלות  פנים, 
תּ,  הְַַלְטֹּ� ים  טְֹנְתֹ אַַחֲֲרֵֵי רַַבִּ�ּ ה עַַל רִִב לִִ לְֹוְאֹ תַַעֲֲֶנֶ עָֹרְָלְתֹ,   ים  ה אַַחֲֲרֵֵי רַַבִּ�ּ ֶיְֶהְ תִִ

רִִּיבוֹֹ" )שמות כג, ב-ג(. ר בְּ� דְַּהְֶתֶ�ּ  לָדְָוְ לֹאֹ  

במעמקים,  דווקא  נמצא  לאוהים  מיסטית,  בראייה  כמובן, 
הרבים  ברשות  מידה  באותה  נמצא  הוא  אבל  האדם.  נפש  בתוככי 
ובמבני החברה: בכיכר השוק, במסדרונות הכוח, בהיכלי המשטפ. 
)מקום  המשטפ  היכל  בין  הפרדת־רגישויות  או  פער  שיהיו  אסור 
)מקום הפמגש בין אדם  הפמגש בין אדם אלדם( להיכל שבמקדש 

לאלוהים(.



ם﻿יטרפב

5

סביב שולחן השבת

מה חשיבות הדבר שאל רק עשרת הדיברות ניתנו בהר .1	
סיני, אלא גם דינים של משטפ אזרחי?

איך עוזרת התמקדותה החוזרת של ההלכה ב"גֵר" ובזָר .2	
לעצב את הבנתנו על הצדק?

מה פירוש הדבר שידע משטפי הוא נחלתו כל יהודי? .3	
איך פאשר לוודא שאכן כך יהיה?

תל־אביב:  י"נ שמחוני,  מיוונית:  אפיון(,  )נגד  היהודים  קדמות  מתתיהו,  בן  יוסף   1
מסדה, תשי"ט, מאמר שני, יח, עמ' עד.


