
 

 

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a la 
memoria de Harry (Jaim) Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por 
primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades superficiales, sino también en su conexión con una verdad 
más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 años, han construido una vida 
dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha conmovido más allá 
de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

 

Mishpatim 5786                                                             Traductor: Abraham Maravankin 
 

En los detalles 
Sobre la frase inicial de Mishpatim: “Y estas 
son las leyes que pondrás delante de ellos” 
(Éx. 21:1), Rashi comenta: 

“Y estas son las leyes que pondrás 
delante de ellos”.​
Siempre que se usa la palabra “estas”, se 
señala una discontinuidad con lo dicho 
anteriormente. Siempre que se usa la 
expresión “y estas”, se señala una 
continuidad. Así como los 
mandamientos anteriores fueron dados 
en el Sinaí, también estos fueron dados 
en el Sinaí. ¿Por qué, entonces, las leyes 
civiles se colocan en yuxtaposición con 
las leyes relativas al altar? Para enseñarte 
que el Sanedrín debe situarse cerca del 
Templo. 

“que pondrás delante de ellos”.​
No debes pensar: “Les enseñaré una 
sección o una ley dos o tres veces hasta 
que conozcan las palabras de memoria, 
pero no me esforzaré en que 

comprendan la razón y su significado”. 
Por eso la Torá dice “que pondrás delante 
de ellos”, como una mesa plenamente 
servida, con todo listo para comer. (Rashi 
sobre Éx. 21:1) 

Aquí se presentan tres proposiciones notables 
que han modelado los contornos del judaísmo 
desde entonces. 

La primera es que, así como los principios 
generales del judaísmo (Aseret HaDibrot no 
significa “Diez Mandamientos” sino “Diez 
Enunciados” o “Diez Principios Generales”) 
son divinos, también lo son los detalles. En la 
década de 1960, el arquitecto danés Arne 
Jacobsen diseñó un nuevo campus 
universitario en Oxford. No conforme con 
diseñar el edificio, pasó a diseñar también los 
cubiertos y la vajilla del comedor, y supervisó 
la plantación de cada arbusto del jardín. 
Cuando le preguntaron por qué, respondió con 
las palabras de otro arquitecto, Mies van der 
Rohe: “Dios está en los detalles”. 

 
 
1 



 
 
Ese es un sentimiento judío. Hay quienes 
creen que lo sagrado del judaísmo reside en su 
visión amplia, nunca expresada de modo tan 
contundente como en el Decálogo del Sinaí. La 
verdad, sin embargo, es que Dios está en los 
detalles: “Así como los anteriores fueron dados 
en el Sinaí, también estos fueron dados en el 
Sinaí”. La grandeza del judaísmo no está solo 
en su noble visión de una sociedad libre, justa 
y compasiva, sino en la manera en que hace 
descender esa visión a la tierra mediante una 
legislación detallada. La libertad es más que 
una idea abstracta. Significa (en una época en 
la que la esclavitud se daba por sentada; no fue 
abolida en Gran Bretaña o en los Estados 
Unidos hasta el siglo XIX) dejar libre a un 
esclavo después de siete años, o de inmediato 
si su amo lo ha herido. Significa conceder a los 
esclavos descanso y libertad completos un día 
de cada siete. Estas leyes no abolieron la 
esclavitud, pero crearon las condiciones para 
que, con el tiempo, las personas aprendieran a 
abolirla. No menos importante, transformaron 
la esclavitud de un destino existencial en una 
condición temporal. La esclavitud no es lo que 
uno es ni cómo nació, sino algo que le ha 
sucedido por un tiempo, y de lo cual algún día 
será liberado. Eso es lo que logran estas leyes 
– especialmente la ley de Shabat – no solo en 
teoría, sino en la práctica vivida. En esto, como 
en casi todos los demás aspectos del judaísmo, 
Dios está en los detalles. 

El segundo principio, no menos fundamental, 
es que la ley civil no es una ley secular. No 
creemos en la idea “den al César lo que es del 
César y a Dios lo que es de Dios”. Creemos en 
la separación de poderes, pero no en la 
secularización de la ley ni en la 
espiritualización de la fe. El Sanedrín o 
tribunal supremo debe situarse cerca del 
Templo para enseñar que la propia ley debe 
estar impulsada por una visión religiosa. La 
mayor de estas visiones, enunciada en la 
parashá de esta semana, es: 

“No oprimirás al extranjero. Vosotros 
sabéis lo que es ser extranjero, porque 
extranjeros fuisteis en la tierra de 
Egipto” (Éx. 23:9). 

La visión judía de la justicia, articulada aquí 
por primera vez con tanto detalle, no se basa 
en la conveniencia o el pragmatismo, ni 
siquiera en principios filosóficos abstractos, 
sino en las memorias históricas concretas del 
pueblo judío como “una nación bajo Dios”. 
Siglos antes, Dios eligió a Abraham para que 
“enseñara a sus hijos y a su casa después de él 
a guardar el camino del Eterno, haciendo 
justicia y rectitud” (Gén. 18:19). La justicia en el 
judaísmo fluye de la experiencia de la 
injusticia a manos de los egipcios y del desafío 
divino de crear una forma radicalmente 
distinta de sociedad en Israel. 

Esto ya está anticipado en el primer capítulo 
de la Torá con su afirmación de la dignidad 
igual y absoluta de la persona humana como 
imagen de Dios. Por eso la sociedad debe 
basarse en el imperio de la ley, administrada 
imparcialmente, tratando a todos por igual: 
“No sigas a la multitud para hacer el mal. Al 
declarar en un juicio, no perviertas la justicia 
poniéndote del lado de la multitud, ni 
favorezcas al pobre en su juicio” (Éx. 23:2-3). 

Ciertamente, en los niveles más elevados de la 
mística, Dios se halla en las profundidades 
más íntimas del alma humana, pero Dios se 
halla también en la plaza pública y en las 
estructuras de la sociedad: el mercado, los 
corredores del poder y los tribunales de 
justicia. No debe haber brecha alguna, 
ninguna disociación de sensibilidades, entre 
el tribunal de justicia – el lugar de encuentro 
entre el hombre y el hombre – y el Templo – 
el lugar de encuentro entre el hombre y Dios. 

El tercer principio – y el más notable de todos 
– es la idea de que la ley no pertenece a los 

 
 

2 



 
 
juristas. Es la herencia de todo judío. Rashí 
escribió: “No pienses: enseñarles una sección 
o una ley dos o tres veces hasta que conozcan 
las palabras de memoria, pero no esforzarme 
en que comprendan la razón y el significado 
de la ley. La Torá dice ‘que pondrás delante de 
ellos’, como una mesa plenamente servida, con 
todo listo para comer”. Este es el origen del 
nombre del más famoso de los códigos de la 
ley judía, el Shulján Aruj del Rabino Yosef Karo. 

Desde los tiempos más antiguos, el judaísmo 
esperaba que todos conocieran y 
comprendieran la ley. El conocimiento legal 
no es propiedad celosamente guardada de una 
élite. Es – en la expresión célebre – “la 
herencia de la congregación de Yaakov” 
(Devarim 33:4). Ya en el siglo I de la era común, 
Josefo podía escribir que “si se preguntara a 
cualquiera de nuestra nación acerca de 
nuestras leyes, las repetiría tan fácilmente 
como su propio nombre. El resultado de 
nuestra educación exhaustiva en las leyes 

desde el amanecer mismo de la inteligencia es 
que están, por así decirlo, grabadas en 
nuestras almas. De ahí que quebrantarlas sea 
raro, y que nadie pueda eludir el castigo con la 
excusa de la ignorancia” (Contra Apionem, ii, 
177-8). Por eso hay tantos abogados judíos. El 
judaísmo es una religión de ley – no porque 
no crea en el amor (“Amarás al Eterno tu 
Dios”, “Amarás a tu prójimo como a ti mismo”) 
sino porque, sin justicia, ni el amor, ni la 
libertad, ni la vida humana misma pueden 
florecer. El amor por sí solo no libera a un 
esclavo de sus cadenas. 

La parashá de Mishpatim, con sus reglas y 
regulaciones detalladas, puede parecer a veces 
una decepción después de la sobrecogedora 
grandeza de la revelación en el Sinaí. No 
debería serlo. Itró contiene la visión, pero Dios 
está en los detalles. Sin la visión, la ley es 
ciega. Pero sin los detalles, la visión flota en el 
cielo. Con ellos, la Presencia Divina desciende 
a la tierra, donde más la necesitamos.   

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 

3 


