Convenio y
Conversacion

T"02

Oou el ey

THE RABBI SACKS LEGACY

BASADO EN LAS ENSENANZAS Y ESCRITOS DEL RABINO LORD JONATHAN SACKS

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversacion, dedicado a la
memoria de Harry (Jaim) Schimmel. “He amado la Tord del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por
primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades superficiales, sino también en su conexion con una verdad
mds profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 afios, han construido una vida
dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Tord. Una pareja extraordinaria que me ha conmovido mds alld

de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” — Rabino Sacks

Mishpatim 5786
En los detalles

Sobre la frase inicial de Mishpatim: “Y estas
son las leyes que pondras delante de ellos”
(Ex. 21:1), Rashi comenta:

“Y estas son las leyes que pondras
delante de ellos”.

Siempre que se usa la palabra “estas”, se
seflala una discontinuidad con lo dicho
anteriormente. Siempre que se usa la
expresion “y estas”, se sefiala una
continuidad. Asi como los
mandamientos anteriores fueron dados
en el Sinai, también estos fueron dados
en el Sinai. ¢{Por qué, entonces, las leyes
civiles se colocan en yuxtaposiciéon con
las leyes relativas al altar? Para ensefarte
que el Sanedrin debe situarse cerca del
Templo.

“que pondrds delante de ellos”.

No debes pensar: “Les ensefiaré una
seccion o una ley dos o tres veces hasta
que conozcan las palabras de memoria,
pero no me esforzaré en que

Traductor: Abraham Maravankin

comprendan la razén y su significado”.
Por eso la Tora dice “que pondrds delante
de ellos”, como una mesa plenamente
servida, con todo listo para comer. (Rashi
sobre Ex. 21:1)

Aqui se presentan tres proposiciones notables
que han modelado los contornos del judaismo
desde entonces.

La primera es que, asi como los principios
generales del judaismo (Aseret HaDibrot no
significa “Diez Mandamientos” sino “Diez
Enunciados” o “Diez Principios Generales”)
son divinos, también lo son los detalles. En la
década de 1960, el arquitecto danés Arne
Jacobsen diseid6 un nuevo campus
universitario en Oxford. No conforme con
diseniar el edificio, paso a disefiar también los
cubiertos y la vajilla del comedor, y supervisé
la plantacion de cada arbusto del jardin.
Cuando le preguntaron por qué, respondi6 con
las palabras de otro arquitecto, Mies van der
Rohe: “Dios esta en los detalles”.



Ese es un sentimiento judio. Hay quienes
creen que lo sagrado del judaismo reside en su
visién amplia, nunca expresada de modo tan
contundente como en el Decdlogo del Sinai. La
verdad, sin embargo, es que Dios estd en los
detalles: “Asi como los anteriores fueron dados
en el Sinai, también estos fueron dados en el
Sinai”. La grandeza del judaismo no esta solo
en su noble vision de una sociedad libre, justa
y compasiva, sino en la manera en que hace
descender esa vision a la tierra mediante una
legislacion detallada. La libertad es mas que
una idea abstracta. Significa (en una época en
la que la esclavitud se daba por sentada; no fue
abolida en Gran Bretafia o en los Estados
Unidos hasta el siglo XIX) dejar libre a un
esclavo después de siete afios, o de inmediato
si suamo lo ha herido. Significa conceder a los
esclavos descanso y libertad completos un dia
de cada siete. Estas leyes no abolieron la
esclavitud, pero crearon las condiciones para
que, con el tiempo, las personas aprendieran a
abolirla. No menos importante, transformaron
la esclavitud de un destino existencial en una
condicién temporal. La esclavitud no es lo que
uno es ni como nacid, sino algo que le ha
sucedido por un tiempo, y de lo cual algiin dia
sera liberado. Eso es lo que logran estas leyes
— especialmente la ley de Shabat — no solo en
teoria, sino en la practica vivida. En esto, como
en casi todos los demas aspectos del judaismo,
Dios esta en los detalles.

El segundo principio, no menos fundamental,
es que la ley civil no es una ley secular. No
creemos en la idea “den al César lo que es del
César y a Dios lo que es de Dios”. Creemos en
la separacion de poderes, pero no en la
secularizacion de la ley ni en la
espiritualizacion de la fe. El Sanedrin o
tribunal supremo debe situarse cerca del
Templo para ensefiar que la propia ley debe
estar impulsada por una visién religiosa. La
mayor de estas visiones, enunciada en la
parashd de esta semana, es:

Om. el dzdey

“No oprimiras al extranjero. Vosotros
sabéis lo que es ser extranjero, porque
extranjeros fuisteis en la tierra de
Egipto” (Ex. 23:9).

La vision judia de la justicia, articulada aqui
por primera vez con tanto detalle, no se basa
en la conveniencia o el pragmatismo, ni
siquiera en principios filoséficos abstractos,
sino en las memorias histdricas concretas del
pueblo judio como “una nacién bajo Dios”.
Siglos antes, Dios eligié a Abraham para que
“ensefiara a sus hijos y a su casa después de €l
a guardar el camino del Eterno, haciendo
justicia y rectitud” (Gén. 18:19). La justicia en el
judaismo fluye de la experiencia de la
injusticia a manos de los egipcios y del desafio
divino de crear una forma radicalmente
distinta de sociedad en Israel.

Esto ya estd anticipado en el primer capitulo
de la Tord con su afirmacién de la dignidad
igual y absoluta de la persona humana como
imagen de Dios. Por eso la sociedad debe
basarse en el imperio de la ley, administrada
imparcialmente, tratando a todos por igual:
“No sigas a la multitud para hacer el mal. Al
declarar en un juicio, no perviertas la justicia
poniéndote del lado de la multitud, ni
favorezcas al pobre en su juicio” (Ex. 23:2-3).

Ciertamente, en los niveles mas elevados de la
mistica, Dios se halla en las profundidades
mas intimas del alma humana, pero Dios se
halla también en la plaza publica y en las
estructuras de la sociedad: el mercado, los
corredores del poder y los tribunales de
justicia. No debe haber brecha alguna,
ninguna disociacién de sensibilidades, entre
el tribunal de justicia — el lugar de encuentro
entre el hombre y el hombre — y el Templo —
el lugar de encuentro entre el hombre y Dios.

El tercer principio — y el mds notable de todos
— es la idea de que la ley no pertenece a los

®®@®@® | RABBISACKS.ORG



juristas. Es la herencia de todo judio. Rashi
escribié: “No pienses: ensefiarles una seccion
o una ley dos o tres veces hasta que conozcan
las palabras de memoria, pero no esforzarme
en que comprendan la razén y el significado
de la ley. La Tora dice ‘que pondrds delante de
ellos’, como una mesa plenamente servida, con
todo listo para comer”. Este es el origen del
nombre del mas famoso de los cddigos de la
ley judia, el Shuljdn Aruj del Rabino Yosef Karo.

Desde los tiempos mas antiguos, el judaismo
esperaba que todos conocieran @y
comprendieran la ley. El conocimiento legal
no es propiedad celosamente guardada de una
élite. Es — en la expresion célebre — “la
herencia de la congregaciéon de Yaakov”
(Devarim 33:4). Ya en el siglo I de la era comn,
Josefo podia escribir que “si se preguntara a
cualquiera de nuestra nacion acerca de
nuestras leyes, las repetiria tan facilmente
como su propio nombre. El resultado de
nuestra educacion exhaustiva en las leyes

i

desde el amanecer mismo de la inteligencia es
que estan, por asi decirlo, grabadas en
nuestras almas. De ahi que quebrantarlas sea
raro, y que nadie pueda eludir el castigo con la
excusa de la ignorancia” (Contra Apionem, ii,
177-8). Por eso hay tantos abogados judios. El
judaismo es una religiéon de ley — no porque
no crea en el amor (“Amardas al Eterno tu
Dios”, “Amaras a tu préjimo como a ti mismo”)
sino porque, sin justicia, ni el amor, ni la
libertad, ni la vida humana misma pueden
florecer. El amor por si solo no libera a un
esclavo de sus cadenas.

La parasha de Mishpatim, con sus reglas y
regulaciones detalladas, puede parecer a veces
una decepcién después de la sobrecogedora
grandeza de la revelaciéon en el Sinai. No
deberia serlo. Itré contiene la vision, pero Dios
esta en los detalles. Sin la vision, la ley es
ciega. Pero sin los detalles, la vision flota en el
cielo. Con ellos, la Presencia Divina desciende
ala tierra, donde mas la necesitamos.

PREGUNTAS PARA LA MESA DE SHABAT

iPor gqué es importante que no solo los Diez Mandamientos, sino también las leyes
civiles, hayan sido dados en el monte Sinai?

&Cdmo ayuda el énfasis reiterado de la Halajd en el extranjero a formar nuestra

comprensidn de la justicia?

£ Qué significa que el conocimiento legal sea “la herencia de todo judie™? (Cémo
podemos asegurar que esto siga siendo asi?

Om. el dzdey

THE RABBI SACKS LEGACY

®®@®@® | RABBISACKS.ORG



