
 
Mishpatim 5776 / 2016 

1 

Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 

également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 
la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Mishpatim               

 

Faire et entendre

L’une des expressions les plus célèbres de la Torah 
figure dans la parasha de cette semaine. Souvent 
citée pour caractériser la foi juive en général, elle se 
compose de deux mots en hébreu : naassé venishma, 
littéralement, « nous ferons et nous entendrons » 
(Ex. XXIV, 7). Que signifie-t-elle, et pourquoi 
revêt-elle une telle importance ? 

Il existe deux interprétations bien connues, l’une 
ancienne, l’autre plus moderne. La première apparaît 
dans le Talmud de Babylone1 où elle sert à décrire 
l’enthousiasme et la ferveur inconditionnelle avec 
laquelle les Hébreux acceptèrent l’alliance avec 
Dieu au mont Sinaï. Lorsqu’ils déclarèrent à Moïse : 
« Tout ce que l’Éternel a dit, nous le ferons et nous 
l’entendrons », ils disaient en fait : Ce que Dieu 
nous demande, nous le ferons – s’exprimant ainsi 
avant d’avoir entendu le moindre commandement. 
Les mots « nous entendrons » impliquent qu’ils 
n’avaient pas encore entendu – ni les Dix 
commandements, ni les lois détaillées qui suivirent 
telles qu’elles sont présentées dans notre parasha. 
Ils étaient si enthousiastes à manifester leur 

 
1 Shabbat 88a-b. 
 
2 Il existe bien sûr des interprétations sensiblement 
différentes de l’assentiment des Hébreux. Selon l’une 
d’elles, Dieu « suspendit la montagne au-dessus d’eux », ne 

assentiment à Dieu qu’ils accédèrent à Ses 
demandes avant de savoir ce qu’elles étaient.2 

Cette lecture, adoptée également par Rashi dans son 
commentaire de la Torah, est difficile parce qu’elle 
suppose une lecture du récit hors de toute séquence 
chronologique (en vertu du principe qu’« il n’y a ni 
avant ni après dans la Torah »). Selon cette 
interprétation, les événements rapportés dans le 
chapitre XXIV, se sont produits avant ceux du 
chapitre XX, le récit de la révélation au mont Sinaï 
et les Dix commandements. Ibn Ezra, Rashbam et 
Ramban la réfutent et lisent les chapitres dans 
l’ordre chronologique. Pour eux, les mots naassé 
venishma ne signifient pas « nous ferons et nous 
entendrons », mais simplement « nous ferons et 
nous obéirons. » 

La seconde interprétation – qui ne conserve pas le 
sens obvie du texte mais garde toute son importance 
– a été souvent été invoquée dans la pensée juive 
moderne. Selon elle, naassé venishma signifie « 
Nous ferons et nous comprendrons3 ». Les tenants 
de cette interprétation en concluent qu’on ne peut 

leur donnant pas d’autre choix que d’accepter ou du mourir 
(Shabbat 88 a). 
3 Le mot véhicule déjà ce sens dans l’hébreu biblique, 
comme en témoigne l’histoire de la tour de Babel, lorsque 
Dieu dit : brouillons leur langue afin que les hommes ne 
puissent plus se comprendre les uns les autres. 



 
 

 
 

2 
 

comprendre le judaïsme qu’en le pratiquant, en 
respectant les commandements et en menant une vie 
juive. Au début était l’action4. Ensuite seulement 
intervient l’entendement, le discernement, la 
compréhension. 

C’est là un signe et un point important. L’esprit 
occidental moderne a tendance à placer les choses 
dans l’ordre inverse. Avant de nous engager, nous 
cherchons à comprendre ce à quoi nous nous 
engageons. C’est tout à fait compréhensible lorsqu’il 
s’agit de la signature d’un contrat, de l’achat d’un 
nouveau téléphone portable ou d’un abonnement, 
mais non pas lorsqu’il s’agit d’un engagement 
existentiel. La seule façon de comprendre le 
leadership, c’est de diriger. La seule façon de 
comprendre le mariage, c’est de se marier. La seule 
façon de savoir si une carrière vous convient, c’est 
de s’y essayer pendant un certain temps. Ceux qui, 
au seuil de prendre une décision, tergiversent pour 
connaître les tenants et les aboutissants finissent par 
découvrir qu’ils n’ont pas vraiment vécu5. La seule 
façon de comprendre un mode de vie, c’est de 
prendre le risque de le vivre6. Donc, naassé 
venishma, « Nous ferons et ensuite, par une longue 
pratique et l’acquisition de l’expérience, nous 
comprendrons. » 

Dans mon introduction aux Covenant et 
Conversation de cette année, j’ai suggéré une 
troisième interprétation quelque peu différente, 
fondée sur le fait que, d’après la Torah, les Hébreux 
ratifièrent l’alliance à trois reprises : une fois avant 
d’avoir entendu les commandements, et deux fois 
après. La différence est fascinante entre la façon 
dont la Torah décrit les deux premières réponses et 
la troisième : 

Le peuple entier répondit d’une voix 
unanime : « Tout ce qu’a dit l’ÉTER- NEL, 
nous le ferons [naassé] ! » 

Ex. XIX, 8 

 
4 C’est la célèbre phrase du Faust de Goethe. 
5 Cela ressemble à ce qu’a décrit Bernard Williams dans son 
célèbre article « Moral Luck » : il est impossible de savoir si 
certaines décisions sont les bonnes avant de les avoir prises 
et de constater leurs conséquences. Il prend l’exemple de 
Gauguin décidant de quitter sa carrière et sa famille pour 
partir peindre à Tahiti. Toutes les décisions existentielles 
comportent un risque. 

Moïse, de retour, transmit au peuple toutes 
les paroles de l’ÉTERNEL et tous les statuts 
; et le peuple entier s’écria d’une seule voix : 
« Tout ce qu’a prononcé l’ÉTERNEL, nous 
l’exécuterons [naassé]. » 

Ex. XXIV, 3 

Et il prit le livre de l’Alliance, dont il fit 
entendre la lecture au peuple et ils dirent : « 
Tout ce qu’a prononcé l’ÉTERNEL, nous 
l’exécuterons docilement. [naassévenishma] 
»  

Ex. XXIV, 7 

Les deux premières réponses, qui portent 
uniquement sur l’action (naassé), sont données 
unanimement. Le peuple répond « ensemble », « 
d’une seule voix ». La troisième, qui porte non 
seulement sur le faire, mais sur l’écoute (nishma) ne 
mentionne pas l’unanimité. « Entendre », ici, revêt 
plusieurs sens : écouter, prêter attention, 
comprendre, intégrer, intérioriser, répondre et obéir. 
En d’autres termes, le mot se réfère à la dimension 
spirituelle, intérieure, du judaïsme. 

Il en résulte une importante conséquence. Le 
judaïsme est une communauté du faire plutôt que de 
« l’écoute ». Il y a un code de loi juive qui fait 
autorité. En matière de halakha, [littéralement la 
marche à suivre], nous recherchons un consensus. 

En revanche, bien qu’il existe indubitablement des 
principes de foi juive, en matière de spiritualité, il 
n’existe pas d’approche juive normative unique. Le 
judaïsme a eu ses prêtres et ses prophètes, ses 
rationalistes et ses mystiques, ses philosophes et ses 
poètes. Le Tanakh, la Bible hébraïque, s’exprime 
par diverses voix. Isaïe n’était pas Ézéchiel. Le livre 
des Proverbes relève d’une structure mentale 
différente de celle des livres d’Amos ou Osée. La 
Torah contient des lois et des récits, de l’histoire et 
une vision mystique, des rituels et des prières. Il y a 

6 C’est, entre parenthèses, l’approche Verstehen de la 
sociologie et de l’anthropologie, selon laquelle des cultures 
ne peuvent être pleinement comprises de l’extérieur. Elles 
doivent être vécues de l’intérieur. C’est l’une des 
différences fondamentales entre sciences sociales et 
sciences naturelles. 



 
 

 
 

3 
 

des normes concernant la façon d’agir en tant que 
Juifs. Mais il y en a peu sur la façon de penser et de 
sentir en tant que Juifs. 

Nous connaissons Dieu de façons différentes. 
D’aucuns le trouvent dans la nature, dans ce que 
Wordsworth appelait « un sens sublime / De quelque 
chose, si profondément lié / Dont l’habitat est la 
lumière des soleils couchants / Et l’océan entier, et 
l’air vif. » D’autres le découvrent dans une émotion 
inter- personnelle, dans l’expérience de l’amour 
donné et reçu – ce que Rabbi Akiva entendait par un 
véritable mariage : « la Présence divine présente 
entre » un mari et son épouse. 

D’autres encore trouvent Dieu dans l’appel 
prophétique : « Que le bon droit jaillisse comme 
l’eau, la justice comme un torrent qui ne tarit point » 
(Amos V, 24). D’autres Le trouve dans l’étude, « se 
réjouir dans les paroles de Ta Torah… car elles sont 
notre vie et la longueur de nos jours ; nous les médi- 
tons jour et nuit. » D’autres Le trouvent dans la 
prière, découvrant que Dieu est proche de tous ceux 
qui l’invoquent sincèrement. 

Il y a ceux qui trouvent Dieu dans la joie, la danse et 
le chant, comme le roi David lorsqu’il apporta 
l’Arche sainte à Jérusalem. D’autres – ou les mêmes 
personnes à différentes étapes de leur vie – Le 
découvrent dans les profondeurs, les larmes, le 
remords et un cœur brisé. Einstein découvrait Dieu 
dans la « for- midable symétrie » et la complexité 
ordonnée de l’univers. Le rav Kook Le trouvait dans 
l’harmonie de la diversité. Le rav Soloveitchik dans 

la solitude de l’être lorsqu’il atteint l’âme même de 
l’Existence. 

Il existe une façon normative d’accomplir les actions 
de sainteté, mais il y a plusieurs façons d’entendre la 
voix de la sainteté, d’éprouver la Présence, de 
ressentir en même temps à quel point nous sommes 
petits, et comme est vaste l’univers que nous 
habitons, à quel point nous devons sembler 
insignifiants face à l’immensité de l’espace et aux 
myriades d’étoiles, et pourtant à quel point nous 
revêtons une importance extrême, sachant que Dieu 
a placé Son image et Sa ressemblance en nous, et 
nous a installés là, en ce lieu, à cette époque, avec 
ces talents, dans ces circonstances, avec une tâche à 
accomplir pour peu que nous soyons capables de le 
percevoir. Nous pouvons trouver Dieu dans les 
hauteurs et dans les profondeurs, dans la solitude et 
la solidarité, dans l’amour et la crainte, dans la 
gratitude et dans le besoin, dans la lumière 
éblouissante et au milieu de ténèbres insondables. 
Nous pouvons trouver Dieu en Le cherchant, mais il 
arrive qu’Il nous trouve lorsque nous nous y 
attendons le moins. 

Telle est la différence entre naassé et nishma. Nous 
exécutons l’action divine « ensemble ». Nous 
répondons à Ses commandements « d’une seule voix 
». Mais nous entendons la présence de Dieu de 
diverses manières car, si Dieu est Un, nous sommes 
tous différents, et nous Le rencontrons chacun à 
notre manière. 

 

 

 

 

 

 

   Questions à poser à la table de Chabbath 

1. Pourquoi est-ce important, en tant que communauté, que nous suivions tous les mêmes comportements 
et actions, par exemple, en suivant la Halakha ?	 

2. Pourquoi n’existe-t-il pas une manière unique de se connecter à D.ieu et à la spiritualité ?	 
3. Rabbi Sacks mentionne plusieurs voies menant vers D.ieu dans ce texte. Laquelle d’entre elles vous parle le 

plus ? Existe-il d’autres moyens que vous avez trouvés pour atteindre D.ieu ? 

 
 

 

 


