Covenant 59
Conversation

owtlla il

THE RABBI SACKS LEGACY

ISSU DES ENSEIGNEMENTS ET DES ECRITS DE RABBI LORD JONATHAN SACKS

Avec nos remerciements a la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié a la mémoire de Harry (Chaim)
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussit6t apres en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement a une vérité en surface, mais
également a une connexion a une vérité plus profonde. Avec ’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie a ’amour de
la famille, a la communauté et a la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par ’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks

Mishpatim

Faire et entendre

L’une des expressions les plus célébres de la Torah
figure dans la parasha de cette semaine. Souvent
citée pour caractériser la foi juive en général, elle se
compose de deux mots en hébreu : naassé venishma,
littéralement, « nous ferons et nous entendrons »
(Ex. XX1IV, 7). Que signifie-t-elle, et pourquoi
revét-elle une telle importance ?

Il existe deux interprétations bien connues, ’'une
ancienne, 1’autre plus moderne. La premicre apparait
dans le Talmud de Babylone' ou elle sert a décrire
I’enthousiasme et la ferveur inconditionnelle avec
laquelle les Hébreux accepterent 1’alliance avec
Dieu au mont Sinai. Lorsqu’ils déclarerent & Moise :
« Tout ce que 1’Eternel a dit, nous le ferons et nous
I’entendrons », ils disaient en fait : Ce que Dieu
nous demande, nous le ferons — s’exprimant ainsi
avant d’avoir entendu le moindre commandement.
Les mots « nous entendrons » impliquent qu’ils
n’avaient pas encore entendu — ni les Dix
commandements, ni les lois détaillées qui suivirent
telles qu’elles sont présentées dans notre parasha.
Ils étaient si enthousiastes a manifester leur

! Shabbat 88a-b.
2| existe bien s{r des interprétations sensiblement

différentes de I'assentiment des Hébreux. Selon I'une
d’elles, Dieu « suspendit la montagne au-dessus d’eux », ne

Mishpatim 5776 / 2016

assentiment a Dieu qu’ils accéderent a Ses
demandes avant de savoir ce qu’elles étaient.”

Cette lecture, adoptée également par Rashi dans son
commentaire de la Torah, est difficile parce qu’elle
suppose une lecture du récit hors de toute séquence
chronologique (en vertu du principe qu’« il n’y a ni
avant ni apres dans la Torah »). Selon cette
interprétation, les événements rapportés dans le
chapitre XXIV, se sont produits avant ceux du
chapitre XX, le récit de la révélation au mont Sinai
et les Dix commandements. Ibn Ezra, Rashbam et
Ramban la réfutent et lisent les chapitres dans
I’ordre chronologique. Pour eux, les mots naassé
venishma ne signifient pas « nous ferons et nous
entendrons », mais simplement « nous ferons et
nous obéirons. »

La seconde interprétation — qui ne conserve pas le
sens obvie du texte mais garde toute son importance
— a été souvent été invoquée dans la pensée juive
moderne. Selon elle, naassé venishma signifie «
Nous ferons et nous comprendrons® ». Les tenants
de cette interprétation en concluent qu’on ne peut

leur donnant pas d’autre choix que d’accepter ou du mourir
(Shabbat 88 a).

3 Le mot véhicule déja ce sens dans I’hébreu biblique,
comme en témoigne I'histoire de la tour de Babel, lorsque
Dieu dit : brouillons leur langue afin que les hommes ne
puissent plus se comprendre les uns les autres.



comprendre le judaisme qu’en le pratiquant, en
respectant les commandements et en menant une vie
juive. Au début était I’action®. Ensuite seulement
intervient I’entendement, le discernement, la
compréhension.

C’est 1a un signe et un point important. L’esprit
occidental moderne a tendance a placer les choses
dans I’ordre inverse. Avant de nous engager, nous
cherchons a comprendre ce & quoi nous nous
engageons. C’est tout a fait comprehensible lorsqu’il
s’agit de la signature d’un contrat, de I’achat d’un
nouveau téléphone portable ou d’un abonnement,
mais non pas lorsqu’il s’agit d’un engagement
existentiel. La seule fagon de comprendre le
leadership, c’est de diriger. La seule fagon de
comprendre le mariage, c¢’est de se marier. La seule
facon de savoir si une carriére vous convient, c’est
de s’y essayer pendant un certain temps. Ceux qui,
au seuil de prendre une décision, tergiversent pour
connaitre les tenants et les aboutissants finissent par
découvrir qu’ils n’ont pas vraiment vécu’. La seule
fagon de comprendre un mode de vie, c’est de
prendre le risque de le vivre®. Donc, naassé
venishma, « Nous ferons et ensuite, par une longue
pratique et I’acquisition de I’expérience, nous
comprendrons. »

Dans mon introduction aux Covenant et
Conversation de cette année, j’ai suggéré une
troisiéme interprétation quelque peu différente,
fondée sur le fait que, d’aprées la Torah, les Hébreux
ratifierent I’alliance a trois reprises : une fois avant
d’avoir entendu les commandements, et deux fois
apres. La différence est fascinante entre la facon
dont la Torah décrit les deux premiéres réponses et
la troisiéme :

Le peuple entier répondit d ‘une voix
unanime : « Tout ce qu’a dit ’ETER- NEL,

nous le ferons [naassé] ! »

Ex. XIX, 8

4 C’est la célébre phrase du Faust de Goethe.

5 Cela ressemble a ce qu’a décrit Bernard Williams dans son
célebre article « Moral Luck » : il est impossible de savoir si
certaines décisions sont les bonnes avant de les avoir prises
et de constater leurs conséquences. Il prend I'exemple de
Gauguin décidant de quitter sa carriére et sa famille pour
partir peindre a Tahiti. Toutes les décisions existentielles
comportent un risque.

Moise, de retour, transmit au peuple toutes
les paroles de "ETERNEL et tous les statuts
; et le peuple entier s ’écria d 'une seule voix :
« Tout ce qu’a prononcé ’ETERNEL, nous
I’exécuterons [naassé]. »

Ex. XXIV, 3

Et il prit le livre de 1’ Alliance, dont il fit
entendre la lecture au peuple et ils dirent : «
Tout ce qu’a prononcé ’ETERNEL, nous
I’exécuterons docilement. [rnaassévenishma)
»

Ex. XXIV, 7

Les deux premiéres réponses, qui portent
uniquement sur I’action (naassé), sont données
unanimement. Le peuple répond « ensemble », «
d’une seule voix ». La troisiéme, qui porte non
seulement sur le faire, mais sur I’écoute (nishma) ne
mentionne pas |’'unanimité. « Entendre », ici, revét
plusieurs sens : écouter, préter attention,
comprendre, intégrer, intérioriser, répondre et obéir.
En d’autres termes, le mot se réfere a la dimension
spirituelle, intérieure, du judaisme.

Il en résulte une importante conséquence. Le
judaisme est une communauté du faire plutdt que de
« I’écoute ». Il y a un code de loi juive qui fait
autorité. En maticre de halakha, [littéralement la
marche a suivre], nous recherchons un consensus.

En revanche, bien qu’il existe indubitablement des
principes de foi juive, en matiere de spiritualité, il
n’existe pas d’approche juive normative unique. Le
judaisme a eu ses prétres et ses prophétes, ses
rationalistes et ses mystiques, ses philosophes et ses
poetes. Le Tanakh, la Bible hébraique, s’exprime
par diverses voix. Isaie n’était pas Ezéchiel. Le livre
des Proverbes reléve d’une structure mentale
différente de celle des livres d’Amos ou Osée. La
Torah contient des lois et des récits, de 1’histoire et
une vision mystique, des rituels et des prieres. [l y a

6 C’est, entre parenthéses, I'approche Verstehen de la
sociologie et de I'anthropologie, selon laquelle des cultures
ne peuvent étre pleinement comprises de I'extérieur. Elles
doivent étre vécues de l'intérieur. C'est I'une des
différences fondamentales entre sciences sociales et
sciences naturelles.



des normes concernant la fagon d’agir en tant que
Juifs. Mais il y en a peu sur la fagon de penser et de
sentir en tant que Juifs.

Nous connaissons Dieu de fagons différentes.
D’aucuns le trouvent dans la nature, dans ce que
Wordsworth appelait « un sens sublime / De quelque
chose, si profondément li¢ / Dont ’habitat est la
lumiére des soleils couchants / Et ’océan entier, et
I’air vif. » D’autres le découvrent dans une émotion
inter- personnelle, dans I’expérience de I’amour
donné et recu — ce que Rabbi Akiva entendait par un
véritable mariage : « la Présence divine présente
entre » un mari et son épouse.

D’autres encore trouvent Dieu dans I’appel
prophétique : « Que le bon droit jaillisse comme
’eau, la justice comme un torrent qui ne tarit point »
(Amos V, 24). D’autres Le trouve dans 1’étude, « se
réjouir dans les paroles de Ta Torah... car elles sont
notre vie et la longueur de nos jours ; nous les médi-
tons jour et nuit. » D’autres Le trouvent dans la
priere, découvrant que Dieu est proche de tous ceux
qui I’invoquent sincérement.

Il y a ceux qui trouvent Dieu dans la joie, la danse et
le chant, comme le roi David lorsqu’il apporta

I’ Arche sainte a Jérusalem. D’autres — ou les mémes
personnes a différentes étapes de leur vie — Le
découvrent dans les profondeurs, les larmes, le
remords et un coeur brisé. Einstein découvrait Dieu
dans la « for- midable symétrie » et la complexite
ordonnée de I'univers. Le rav Kook Le trouvait dans
I’harmonie de la diversité. Le rav Soloveitchik dans

la solitude de I’€tre lorsqu’il atteint ’ame méme de
I’Existence.

11 existe une fagon normative d’accomplir les actions
de sainteté, mais il y a plusieurs fagons d’entendre la
voix de la sainteté, d’éprouver la Présence, de
ressentir en méme temps a quel point nous sommes
petits, et comme est vaste [’univers que nous
habitons, a quel point nous devons sembler
insignifiants face a 'immensité de ’espace et aux
myriades d’étoiles, et pourtant a quel point nous
revétons une importance extréme, sachant que Dieu
a placé Son image et Sa ressemblance en nous, et
nous a installés 13, en ce lieu, a cette époque, avec
ces talents, dans ces circonstances, avec une tache a
accomplir pour peu que nous soyons capables de le
percevoir. Nous pouvons trouver Dieu dans les
hauteurs et dans les profondeurs, dans la solitude et
la solidarité, dans 1I’amour et la crainte, dans la
gratitude et dans le besoin, dans la lumiére
¢blouissante et au milieu de ténebres insondables.
Nous pouvons trouver Dieu en Le cherchant, mais il
arrive qu’Il nous trouve lorsque nous nous y
attendons le moins.

Telle est la différence entre naassé et nishma. Nous
exécutons 1’action divine « ensemble ». Nous
répondons a Ses commandements « d’une seule voix
». Mais nous entendons la présence de Dieu de
diverses maniéres car, si Dieu est Un, nous sommes
tous différents, et nous Le rencontrons chacun a
notre maniere.

Questions a poser a la table de Chabbath

Q l “ \ 1.  Pourquoi est-ce important, en tant que communauté, que nous suivions tous les mémes comportements

et actions, par exemple, en suivant la Halakha ?

w N

Pourquoi n'existe-t-il pas une maniére unique de se connecter a D.ieu et a la spiritualité ?
Rabbi Sacks mentionne plusieurs voies menant vers D.ieu dans ce texte. Laquelle d'entre elles vous parle le

plus ? Existe-il d'autres moyens que vous avez trouvés pour atteindre D.ieu ?

THE RABBI SACKS LEGACY

Om«c@w dzes

®®®@® | RABBISACKS.ORG



