
 
 
1 

 

 

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a 
la memoria de Harry (Jaim) Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré 

por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades superficiales, sino también en su conexión con una 
verdad más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 años, han construido 

una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha 
conmovido más allá de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

Itró                                                                Traductor: Abraham Maravankin 
 

La política de la revelación
La revelación en el Monte Sinaí – el 
episodio central no solo de la parashá de 
Itró, sino del judaísmo en su conjunto – 
fue única en la historia religiosa de la 
humanidad. Otras religiones (el 
cristianismo y el islam) han afirmado ser 
religiones de revelación, pero en ambos 
casos la revelación de la que hablaban fue 
dirigida a un individuo (“el hijo de Dios”, 
“el profeta de Dios”). Solo en el judaísmo 
la auto-revelación de Dios no fue a un 
individuo (un profeta) ni a un grupo (los 
ancianos), sino a una nación entera, 
jóvenes y ancianos, hombres, mujeres y 
niños, justos y aún no justos por igual.  

Desde el comienzo mismo, el pueblo de 
Israel supo que en Sinaí había ocurrido algo 
sin precedentes. Como lo expresó Moshé, 
cuarenta años después: 

“Pregunta ahora por los tiempos 
antiguos, los tiempos anteriores a 
los tuyos, desde el día en que Dios 
creó al ser humano sobre la tierra; 
pregunta de un extremo del cielo al 
otro: ¿ha ocurrido alguna vez algo 

tan grande como esto, o se ha oído 
algo semejante? ¿Algún pueblo ha 
oído la voz de Dios hablando desde el 
fuego, como tú la has oído, y ha 
vivido?… A ti te fue mostrado, para 
que supieras que el Señor es Dios; 
fuera de Él no hay otro. Desde el cielo 
te hizo oír Su voz…” (Deut. 4:32-35) 

Para los grandes pensadores judíos de la 
Edad Media, el significado fue ante todo 
epistemológico. Creó certeza y eliminó la 
duda. La autenticidad de una revelación 
experimentada por una sola persona podía 
ser cuestionada. Una presenciada por 
millones no podía serlo. Dios reveló Su 
presencia en público para eliminar 
cualquier posible sospecha de que la 
presencia sentida y la voz oída no fueran 
genuinas. 

Sin embargo, al mirar la historia de la 
humanidad desde entonces, resulta claro 
que hubo también otro significado – uno 
que no tenía que ver con el conocimiento 
religioso sino con la política. En Sinaí se 
estaba formando un nuevo tipo de nación y 



 
 

 
 

2 

un nuevo tipo de sociedad – una que sería 
la antítesis de Egipto, donde unos pocos 
tenían el poder y la mayoría estaba 
esclavizada. En Sinaí, los hijos de Israel 
dejaron de ser un conjunto de individuos y 
se convirtieron, por primera vez, en un 
cuerpo político: una nación de ciudadanos 
bajo la soberanía de Dios, cuya 
constitución escrita era la Torá y cuya 
misión era ser “un reino de sacerdotes y 
una nación santa”. 

Incluso hoy, las obras estándar sobre la 
historia del pensamiento político lo 
remontan, a través de Marx, Rousseau y 
Hobbes, hasta La República de Platón, La 
Política de Aristóteles y la ciudad-estado 
griega (Atenas en particular) del siglo IV a. 
e. c. Este es un error serio. Es cierto que 
palabras como “democracia” (gobierno del 
pueblo) son de origen griego. Los griegos 
tenían un talento especial para los 
sustantivos abstractos y el pensamiento 
sistemático. Sin embargo, si miramos el 
“nacimiento de lo moderno” – figuras 
como Milton, Hobbes y Locke en 
Inglaterra, y los padres fundadores de 
Estados Unidos – el libro con el que 
dialogaban no era Platón ni Aristóteles, 
sino la Biblia hebrea. Hobbes la cita 657 
veces solo en El Leviatán. Mucho antes que 
los filósofos griegos, y de manera mucho 
más profunda, en el Monte Sinaí nació el 
concepto de una sociedad libre. 

Tres aspectos de aquel momento 
resultarían decisivos. El primero es que, 
mucho antes de que Israel entrara en la 
tierra y adquiriera su propio sistema de 
gobierno (primero jueces, luego reyes), 
había entrado en un pacto general con 
Dios. Ese pacto (Brit Sinaí) estableció 
límites morales al ejercicio del poder. El 
código que llamamos Torá estableció por 
primera vez la primacía del derecho sobre 
la fuerza. Cualquier rey que actuara en 
contra de la Torá estaba actuando ultra 
vires y podía ser impugnado. Este es el 

hecho más importante de la política 
bíblica. 

La democracia según el modelo griego 
siempre tuvo una debilidad fatal. Alexis de 
Tocqueville y John Stuart Mill la llamaron 
“la tiranía de la mayoría”. J. L. Talmon la 
llamó “democracia totalitaria”. El 
gobierno de la mayoría no contiene 
ninguna garantía de los derechos de las 
minorías. Como señaló acertadamente 
Lord Acton, esto fue lo que condujo a la 
caída de Atenas: “No había una ley 
superior a la del Estado. El legislador 
estaba por encima de la ley”. En el 
judaísmo, por el contrario, los profetas 
estaban mandatados para desafiar la 
autoridad del rey si actuaba contra los 
términos de la Torá. Los individuos 
estaban facultados para desobedecer 
órdenes ilegales o inmorales. Solo por esto, 
el pacto de Sinaí merece ser visto como el 
paso más importante en el largo camino 
hacia una sociedad libre. 

El segundo elemento clave se encuentra en 
el prólogo del pacto. Dios le dice a Moshé: 

“Esto es lo que dirás a la Casa de 
Yaakov, lo que dirás a los hijos de 
Israel: ‘Ustedes mismos han visto 
lo que hice a los egipcios, cómo los 
llevé sobre alas de águilas y los traje 
a Mí. Ahora, si escuchan fielmente 
Mi voz y guardan Mi pacto, serán 
Mi tesoro entre todos los pueblos, 
aunque toda la tierra es Mía. Un 
reino de sacerdotes y una nación 
santa serán para Mí’. Estas son las 
palabras que debes decir a los hijos 
de Israel.” (Éx. 19:3-6) 

Moshé se lo comunica al pueblo, que 
responde: 

“Haremos todo lo que el Señor ha 
dicho.” (Éx. 19:8) 

¿Cuál es el significado de este intercambio? 
Significa que, hasta que el pueblo no 



 
 

 
 

3 

hubiera expresado su consentimiento, la 
revelación no podía proceder. No hay 
gobierno legítimo sin el consentimiento de 
los gobernados, incluso si el gobernante es 
el Creador del cielo y de la tierra. Conozco 
pocas ideas más radicales que esta. Es cierto 
que hubo Sabios del período talmúdico que 
cuestionaron si la aceptación del pacto en 
Sinaí fue completamente libre. Sin 
embargo, en el corazón del judaísmo está la 
idea – adelantada a su tiempo y no siempre 
plenamente realizada – de que el Dios libre 
desea el culto libre de seres humanos libres. 
Dios, dijeron los rabinos, no actúa 
tiránicamente con Sus criaturas. 

El tercero, igualmente adelantado a su 
tiempo, fue que los socios del pacto serían 
“todo el pueblo” – hombres, mujeres y 
niños. Este hecho se enfatiza más adelante 
en la Torá en la mitzvá de Hakhel, la 
ceremonia septenal de renovación del 
pacto. La Torá declara explícitamente que 
todo el pueblo debe reunirse para esta 
ceremonia, “hombres, mujeres y niños”. 
Mil años después, cuando Atenas 
experimentó con la democracia, solo una 
sección limitada de la sociedad tenía 
derechos políticos. Mujeres, niños, esclavos 

y extranjeros estaban excluidos. En Gran 
Bretaña, las mujeres no obtuvieron el voto 
hasta el siglo XX. Según los Sabios, cuando 
Dios estaba a punto de dar la Torá en Sinaí, 
le dijo a Moshé que consultara primero con 
las mujeres y sólo después con los hombres 
(“esto es lo que dirás a la Casa de Yaakov” – 
es decir, a las mujeres). La Torá, la 
“constitución de la libertad” de Israel, 
incluye a todos. Es el primer momento, 
miles de años antes, en que la ciudadanía es 
concebida como universal. 

Hay mucho más que decir sobre la teoría 
política de la Torá (véanse The Politics of 
Hope, The Dignity of Difference y The Chief 
Rabbi’s Haggadah, así como las 
importantes obras de Daniel Elazar y 
Michael Walzer). Pero una cosa es clara: con 
la revelación en Sinaí, algo sin precedentes 
entró en el horizonte humano. Harían falta 
siglos, milenios, para que se 
comprendieran plenamente sus 
implicancias. Abraham Lincoln lo dijo 
mejor cuando habló de “una nueva nación, 
concebida en libertad y dedicada a la 
proposición de que todos los hombres son 
creados iguales”. En Sinaí nació la política 
de la libertad. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

 
 
 

       PREGUNTAS PARA LA MESA DE SHABAT   
1. ¿Qué parte de la historia de Sinaí te resulta más significativa, y por qué? 

2. ¿Por qué crees que Dios eligió revelar la Torá a un pueblo entero y no a un líder 

clave? 

3. ¿Cómo defines la democracia desde la perspectiva de la Torá? 


