
1 
 

1 

] 

 

 

 
Yitro 

Özgürlük Siyaseti
 

Tanrı’nın Sinay Dağı’nda açığa 
çıkışı – ki bu yalnızca Yitro 
peraşasının değil, bir bütün olarak 
Yahudiliğin de merkezi olayıdır – 
insanlığın inanç tarihinde 
benzersizdi. Diğer inançlar 
(Hristiyanlık ve İslam) birer vahiy 
dini olduklarını ileri sürmüşlerdir, 
ama her ikisinde de, bahsettikleri 
vahiy bir bireye yöneliktir 
(“Tanrı’nın oğlu”, “Tanrı’nın 
peygamberi”). Tanrı’nın Kendisi’ni 
bir birey (peygamber) veya bir grup 
(ileri gelenler) değil, genci ve 
yaşlısıyla, erkekleri, kadınları ve 
çocuklarıyla, hatta dürüst olanları 
ve olmayanlarıyla tüm bir ulus 
karşısında açığa çıkarması yalnızca 
Yahudilikte vardır. 

Daha en baştan beri Yisrael halkı, 
Sinay’da eşi benzeri görülmemiş bir 
olayın meydana geldiğini biliyordu. 
Moşe’nin bunun kırk yıl sonrasında 
ifade ettiği gibi: 

Çünkü, haydi, senden önceki, 
Tanrı’nın yeryüzü üzerinde  

 

insanı yarattığı günden 
itibaren olmuş eski zamanları 
ve gökyüzünün [bir] ucundan 
gökyüzünün [diğer] ucuna 
kadar [olan her şeyi] araştır: 
Böylesi büyük bir şey olmuş 
ya da bir benzeri duyulmuş 
mu? [Herhangi bir] halk, 
senin duyduğun gibi, 
Tanrı’nın ateşin içinden 
konuşan Sesi’ni duyup 
hayatta kalmış mı?... Oysa 
sana bu gösterildi – A-Şem’in 
Tanrı olduğunu, O’ndan 
başkası olmadığını bilmen 
için. Göklerden duyurdu 
sesini sana… 

Devarim 4:32-35 

Ortaçağ’ın büyük Yahudi 
düşünürlerinin gözünde bu olayın 
önemi öncelikli olarak 
epistemolojikti. Kesinlik yaratıyor 
ve şüpheyi gideriyordu. Tek bir şahıs 
tarafından deneyimlenen bir vahyin 
özgünlüğü sorgulanabilir. 
Milyonların tanık olduğu bir 



2 
 

Tanrısal açığa çıkış ise 
sorgulanamaz. Tanrı, hissedilen 
varlığın ve duyulan sesin gerçek 
olmayabileceğine dair olası 
herhangi bir kuşkuyu gidermek için 
mevcudiyetini tüm halkın 
karşısında açığa çıkarmıştır. 

Ancak insanlığın o günlerden bu 
yana geçen tarihine bakıldığında bu 
olayın başka yönden de önem 
taşıdığı açıktır. Dini bilgiyle değil, 
siyasetle bağlantılı olan bir önemdir 
bu. Sinay’da yeni bir ulus türü; gücü 
elinde tutan azınlığın çoğunluğu 
köleleştirdiği Mısır’ın antitezi 
olacak yeni bir toplum türü 
oluşturulmuştu. Sinay’da Bene 
Yisrael bireylerden oluşan bir grup 
olmaktan çıkıp, ilk kez siyasal bir 
yapı halini almıştı: Tanrı’nın 
hükümranlığı altında, yazılı 
anayasası Tora ve misyonu “bir 
Koenler krallığı ve kutsal bir ulus” 
olmak olan vatandaşların 
oluşturduğu bir ulus.  

Bugün bile siyasi düşünce tarihi 
üzerine yazılmış standart 
çalışmalar, onun izlerini Marx, 
Rousseau ve Hobbes üzerinden 
Eflatun’un Cumhuriyet’ine, 
Aristo’nun Siyaset’ine ve MÖ 
dördüncü yüzyıldaki Yunan şehir 
devletlerine (özellikle de Atina) 
kadar geri sürer. Ancak bu ciddi bir 
hatadır. Doğru; “Demokrasi” 
(halkın yönetimi) gibi terimler tabii 
ki Yunan kökenlidir. Yunanlar soyut 
isimler ve sistematik düşünce 
konusunda özel bir yeteneğe sahipti. 
Ancak eğer “modernin doğuşu”na – 
İngiltere’de Milton, Hobbes ve 

Locke gibi simalara ve Amerika’nın 
kurucu babalarına – bakarsak, 
onların diyalog halinde oldukları 
kitabın, Eflatun veya Aristo’nun 
eserleri değil, İbrani Kutsal Kitabı 
olduğunu görürüz. Hobbes, sadece 
The Leviathan adlı eserinde 
Tanah’tan 657 kez alıntı yapar. 
Özgür bir toplum konsepti, Yunan 
filozoflarından çok önce ve onlardan 
çok daha derin ve esaslı bir şekilde, 
Sinay Dağı’nda doğmuştur. 

O anla ilgili üç şeyin hayati öneme 
sahip olduğu ileride açıkça 
görülecekti. İlki; Yisrael, ülkeye 
girmesinden ve kendi hükümet 
sistemini elde etmesinden (başta 
hâkimlerle, sonra krallarla) çok 
önce, Tanrı ile tam kapsamlı bir 
antlaşma içine girmişti. O antlaşma 
(Berit Sinay), güç kullanımına 
ahlaki sınırlamalar getirmişti. Tora 
adını verdiğimiz kanun kodu, 
tarihte ilk kez olmak üzere, hakkın 
güçten üstün olduğunu ortaya 
koymuştur. Tora’ya aykırı davranan 
herhangi bir kral, yetkisini aşarak 
hareket etmekteydi ve kendisine 
meydan okunabilirdi. Bu, Tanah 
kökenli siyasetin en önemli 
gerçeğidir. 

Yunan modelinde demokrasi hep 
ölümcül bir zaaf taşımıştır. Alexis de 
Tocqueville ve John Stuart Mill buna 
“çoğunluğun tiranlığı” adını 
vermişlerdi. J. L. Talmon’un verdiği 
isim ise “totaliter demokrasi” idi. 
Çoğunluğun yönetimi, azınlığın 
haklarına ilişkin hiçbir garanti 
içermez. Lord Acton’un haklı bir 
şekilde işaret ettiği üzere Atina’nın 



3 
 

düşüşüne yol açan da bu olmuştu: 
“Devletinkinden daha üstün olan 
hiçbir kanun yoktu. Kanun koyucu, 
kanunun üzerindeydi.” Bunun 
aksine, Yahudilikte, peygamberler, 
şayet kral Tora’nın koşullarına 
aykırı davranırsa, ona meydan 
okuma yetkisiyle donatılmışlardı. 
Bireyler, kanuna veya ahlaka aykırı 
emirlere itaat etmeme yetkisine 
sahipti. Sırf bunun için bile olsa, 
Sinay’daki antlaşma, özgür bir 
topluma giden uzun yolun en büyük 
adımı olarak görülmeyi hak 
etmektedir. 

İkinci kilit öge, antlaşmayı tanıtan 
sözlerde yatar. Tanrı Moşe’ye şöyle 
der: 

“Yaakov Evi’ne şöyle 
söyleyecek, Bene-Yisrael’e 
şunu anlatacaksın: ‘Mısır’a 
yaptıklarımı ve sizi kartal 
kanatları üzerinde taşıyıp ve 
Kendim’e yaklaştırdığımı 
bizzat gördünüz. Şimdi; 
Sesimi sadakatle dinler ve 
Antlaşmamı korursanız, 
dünyanın tümü Bana ait 
olduğu halde, tüm halklar 
arasında Benim özel Hazinem 
olursunuz. Siz Benim için bir 
Koenler krallığı ve kutsal bir 
ulus olmalısınız’. Bene-
Yisrael’e aktaracağın sözler 
bunlardır. 

Şemot 19:3-6 

Moşe bunu halka iletir ve halk cevap 
verir: 

“A-Şem’in söylediği her şeyi 
yapacağız.” 

Şemot 19:8 

Bu söz alışverişi nasıl bir anlam 
ifade etmektedir? Şöyle: Halk kendi 
rızasını dile getirmediği sürece 
Tanrı’nın açığa çıkışı 
gerçekleşmeyecekti. Yönetilenin 
rızası olmadan meşru bir yönetim 
olamaz – yöneten, göklerin ve 
yeryüzünün Yaratıcısı olsa bile! 
Bildiğim kadarıyla bundan daha 
radikal bir fikir pek az bulunabilir. 
Doğrudur; Talmud döneminde, 
Sinay’daki antlaşmanın kabulünün 
tamamen özgür irade ile olup 
olmadığını sorgulayan Hahamlar 
olmuştur. Ancak Yahudiliğin 
kalbinde yer alan fikir açıktır – 
üstelik zamanının çok ilerisinde ve 
her zaman tam olarak 
gerçekleştirilemeyen bir fikirdir bu: 
Özgür Tanrı, özgür insanların özgür 
ibadetini arzular. Hahamlarımızın 
deyişiyle, Tanrı, yarattıklarına bir 
tiran gibi davranmaz. 

En az bunun kadar zamanının 
ilerisindeki üçüncü nokta, 
antlaşmaya katılanların “tüm halk” 
olacak olmasıydı: erkekler, kadınlar 
ve çocuklar. Bu gerçek, Tora’da, 
antlaşmanın elli yılda bir 
yenilenmesini işaretleyen Akel 
mitsvasında vurgulanmıştır. Tora 
bu seremoni için tüm halkın bir 
araya toplanması gerektiğini 
özellikle belirtir: “erkekler, kadınlar 
ve çocuklar”. Bin yıl sonrasında, 
Atina demokrasi deneyini 
gerçekleştirdiğinde, toplumun 
yalnızca sınırlı bir kesimi siyasi 
haklara sahip olacaktı. Kadınlar, 
çocuklar, köleler ve yabancılar 



4 
 

hariçte bırakılmıştı. Britanya’da 
kadınlar yirminci yüzyıla kadar oy 
verme hakkına sahip değillerdi. 
Hahamlarımıza göre, Tanrı Sinay’da 
Tora’yı vermek üzereyken Moşe’ye, 
önce kadınlara ve ancak bundan 
sonra erkeklere danışmasını 
söylemiştir (“Yaakov Evi’ne şöyle 
söyleyeceksin” – bu, kadınlar 
anlamına gelir). Yisrael’in 
“özgürlük anayasası” olan Tora 
herkesi içerir. Binlerce yıl önce 
vatandaşlığın tam kapsamlı olarak 
algılandığı ilk an budur. 

Tora’nın siyaset kuramı hakkında 
söylenecek daha çok şey vardır (bkz. 
The Politics of Hope [Umudun 
Siyaseti], The Dignity of Difference 

[Farklılığın Onuru] ve The Chief 
Rabbi’s Haggadah [Baş Haham’ın 
Agada’sı] adlı kitaplarım ve Daniel 
Elazar ile Michael Walzer’in önemli 
çalışmaları). Ancak bir nokta açıktır: 
Tanrı’nın Sinay’da açığa çıkmasıyla 
birlikte, daha önce emsali 
görülmemiş bir şey insanlığın 
ufkuna girmiştir. Bunun tam 
etkilerinin anlaşılması yüzyıllar, 
hatta binyıllar alacaktı. Abraham 
Lincoln “Özgürlük içinde oluşmuş 
ve tüm insanların eşit yaratıldığı 
ilkesine adanmış yeni bir ulus”tan 
bahsettiği zaman bunu en iyi şekilde 
ifade etmişti. Sinay’da özgürlük 
siyaseti doğmuştur. 

 

   Şabat Sofrası İçin Tartışma Soruları 

1. Sinay hikâyesinin size en anlamlı gelen kısmı hangisi? Ve neden? 

2. Sizce Tanrı Tora’yı neden kilit öneme sahip bir lider yerine aynı anda tüm bir halka 

vahyetmeyi tercih etmiştir? 

3. Demokrasiyi Tora’nın perspektifinden nasıl tanımlarsınız? 


