
 
Yithro 5767 / 2007 

1 

Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 

également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 
la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Yithro               

 

Un royaume de prêtres

Juste avant la révélation au mont Sinaï, Dieu 
ordonne à Moïse de communiquer Son projet au 
peuple. Par l’intermédiaire de Moïse, Dieu invite 
les enfants d’Israël à contracter une alliance avec 
Lui, ce qui définira leur identité à tout jamais : 

« Vous avez vu ce que J’ai fait aux 
Égyptiens ; vous je vous ai portés sur les 
ailes des aigles, Je vous ai rapprochés de 
moi. Désormais, si vous êtes dociles à ma 
voix, vous serez mon trésor entre tous les 
peuples ! Car toute la terre est à Moi, mais 
vous, vous serez pour moi un royaume de 
prêtres et une nation sainte. » 

Ex. XIX, 4-6 

Cette expression – « un royaume de prêtres et une 
nation sainte » – quatre simples mots en hébreu, 
allait devenir la mission exprimée le plus 
brièvement et le plus simplement possible, 
véritable gageure pour le peuple juif. En fait, à 
l’exception peut-être des États-Unis, le peuple juif 
est l’unique nation à avoir un ordre de mission. La 
plupart des nations se définissent en termes de 
langue, de géographie, de structure politique, de 
long passé en commun, etc. Les Juifs sont 

 
1 Certes, Korah plaidait pour l’égalité et voulait être prêtre 
(Nombres XVI), mais c’est un récit complexe au cours 

devenus une nation en acceptant leur mission et 
leur alliance avec Dieu. Supprimez cet élément, et 
il devient difficile de dire ce qu’est un Juif. 

Les mots, cependant, sont difficiles à comprendre. 
Je voudrais m’attacher ici à la première partie de 
la phrase, « un royaume de prêtres ». Interprétée 
littéralement, elle pose d’évidents problèmes. Tout 
d’abord, les Juifs ne consti- tuèrent jamais un 
royaume de prêtres. La prêtrise fut confiée à 
Aaron et ses fils. Moïse lui-même n’était pas 
prêtre. Une fois, Moïse dit « Plût au Ciel que tout 
le peuple de Dieu se composât de prophètes » 
(Nbres XI, 29), mais ni lui ni personne d’autre n’a 
dit : « Plût au Ciel que tout le peuple de Dieu se 
composât de prêtres1. » 

Qui plus est, la prêtrise n’est pas considérée par la 
Torah comme un phéno- mène spécifiquement juif 
ou hébreu. Melchisédec, contemporain 
d’Abraham, est décrit comme « un prêtre du Dieu 
suprême » (Gen. XIV, 18). Jethro, le beau-père de 
Moïse, est qualifié au début de la parasha de « 
prêtre midianite » (Ex. XVIII, 1). Toutes les 
religions de l’Antiquité avaient leurs prêtres. 

duquel se manifestent plusieurs revendications émanant de 
divers groupes ayant pris part à la rébellion.  



 
 

 
 

2 
 

Les commentateurs classiques sont divisés. 
D’aucuns – Ibn Ezra, Nahmanide – accordent au 
mot prêtre le sens de « serviteurs ». Un prêtre est 
un homme consacré au service divin, ce qui devait 
désormais être la tâche de l’ensemble des 
Hébreux. D’autres – Saadia Gaon, Rashi, 
Rashbam – le com- prennent comme signifiant « 
princes », en se fondant sur le verset (II Samuel 
VIII, 18) dans lequel les fils de David sont 
qualifiés de cohanim, mot qui ne peut signifier 
prêtres et doit signifier nobles de la famille royale, 
princes. Puisque Dieu est le suprême Roi des 
Rois, et puisqu’Il a qualifié les Hébreux de « Mon 
fils, mon premier-né » (Exode IV, 22), les 
Israélites sont les enfants du roi – de la famille 
royale. 

La suggestion la plus intéressante est celle 
d’Ovadia Sforno, qui interprète la phrase comme 
signifiant que les Hébreux sont vis-à-vis du reste 
de l’humanité ce que sont les enfants d’Aaron vis-
à-vis des Hébreux. Ils sont, pour ainsi dire, les 
prêtres du monde, qui ont pour mission d’« 
enseigner à l’espèce humaine tout entière que tous 
doivent invoquer le nom de Dieu et Le servir d’un 
commun accord, comme ce sera en fait le rôle 
d’Israël à l’avenir2. » On remarquera que Sforno 
(Italie, 1470-1550) – qui écrivait en pleine 
Renaissance italienne – fournit l’interprétation la 
plus universaliste. Ce fut d’ailleurs dans l’Italie de 
la Renaissance que les Juifs et le judaïsme 
connurent une intégration sociale plus complète 
que partout ailleurs3. 

Je voudrais cependant suggérer un tout autre type 
d’interprétation en considérant le contexte plus 
large du monde de l’Antiquité et l’environnement 
dans lequel s’insère le récit biblique. 

 
2 Sforno, commentaire du livre de l’Exode XIX, 6. Son 
commentaire sur le verset précédent est également 
frappant. Il interprète la phrase « un trésor particulier entre 
tous les peuples » comme signifiant que, si les Juifs sont 
aimés de Dieu, c’est également le cas des justes de tous les 
peuples, car « toute la terre est à Moi ».   
3 Sforno était un homme d’une vaste érudition humaniste. 
Il étudia les mathématiques, la philosophie, la philologie et 
la médecine. De 1498 à 1500, il enseigna l’hébreu à 
l’humaniste chrétien Johannes Reuchlin. 
4 Sur la façon dont l’alphabétisation « restructure les 
consciences », voir Walter J. Ong, The Présence of the 
World, Yale University Press, 1967, et Orality and Literacy, 

Commençons par la proposition que les 
transformations les plus profondes survenant dans 
la situation humaine se produisent 
lorsqu’intervient un changement dans la 
technologie de l’informa- tion – dans la façon 
dont les êtres humains reçoivent et transmettent ce 
qu’ils savent. Les autres percées technologiques 
ont un impact limité. Elles modifient la façon dont 
les choses se font. La technologie de l’information 
a un impact systémique. Elle affecte le mode de 
réflexion4. 

Un exemple qui a manifestement changé la 
physionomie de l’Europe, fut l’invention de 
l’imprimerie par Gutenberg, au milieu du XVe 
siècle5. Lorsque Luther s’engagea dans la 
Réforme, ses œuvres se propagèrent comme une 
traînée de poudre à travers l’Europe, déclenchant 
une série de révolutions qui conduisirent, avec le 
temps, à « l’émergence de la modernité. » Les 
idées de Luther avaient pourtant déjà été 
formulées deux siècles plus tôt à Oxford par John 
Wycliffe. Mais à son époque, l’imprimerie 
n’existait pas, en sorte que son impact demeura 
limité. À l’époque de Luther, il existait plus de 
deux cents presses d’imprimerie en Europe qui 
imprimèrent à des centaines de milliers 
d’exemplaires les œuvres de Luther et des Bibles 
en traductions vernaculaires. Impossible à 
contrôler, cette diffusion en masse transforma la 
politique et la culture de l’Europe. 

La première invention technologique fut la 
naissance de l’écriture en Mésopotamie, il y a 
environ cinq mille ans6. Ce fut la naissance de la 
civilisation. 

New York, Routledge, 1982 ; en français, Oralité et écriture, 
traduit par Hélène Hiessler, Les Belles Lettres, 2014. Voir 
également Jack Goody, The Logic of Writing and the 
Organization of Society, Cambridge University Press, 1986 ; 
en français, La logique de l’écriture. L’écrit et l’organisation 
de la société, traduit par Anne-Marie Roussel, Armand 
Colin, 2018.   
5 Certes, les Chinois l’avaient inventée auparavant, mais la 
technologie n’était pas parvenue en Europe. 
6 Sur l’histoire de l’écriture et de l’alphabet, deux ouvrages 
ont paru récemment : David Sacks, The Alphabet, Arrow 
Books, 2004 ; et John Man, Alpha Beta, Headline Books, 
2000. Sur l’alphabet hébreu en particulier, l’ouvrage de 



 
 

 
 

3 
 

Si l’écriture fut, dans un premier temps, utilisée à 
des fins commerciales et administratives – il 
s’agissait de conserver la trace des créanciers et 
des débiteurs – ses possibilités beaucoup plus 
vastes furent bientôt exploitées pour pérenniser les 
mythes et les victoires des rois. Pour la première 
fois, des êtres humains purent accumuler des 
connaissances au-delà du champ de la seule 
mémoire humaine. Rien d’autre n’accéléra autant 
le rythme du progrès humain. 

L’écriture fut inventée de façon indépendante au 
moins sept fois, en Mésopotamie (cunéiforme), 
dans l’ancienne Égypte (hiéroglyphique), dans la 
vallée de l’Indus (écriture de l’Indus), en Chine 
(idéogrammes), en Crète (l’écriture minoenne 
appelée linéaire B), et dans les Amériques (aussi 
bien chez les Mayas que chez les Aztèques). Les 
premiers systèmes d’écriture prirent en général la 
forme de pictogrammes, des reproductions 
stylisées d’objets représentant des symboles, ou 
des idéogrammes exprimant des caractéristiques 
ou des concepts. Certains évoluèrent en 
syllabaires, chaque symbole représentant une 
syllabe. 

Les premiers systèmes d’écriture posaient 
cependant un problème évident. Le nombre de 
symboles concernés était considérable. En chinois, 
il en existe quelque soixante mille, et il fallait 
parfois consacrer plusieurs années pour les 
maîtriser. En conséquence, toute société dotée de 
l’écriture comprenait une élite instruite, une classe 
du savoir, souvent très présente dans 
l’administration. Les sociétés pictographiques ou 
idéographiques avaient une structure pyramidale, 
hiérarchique. Seuls quelques privilégiés avaient 
accès au savoir – et le savoir, comme le dit 
Francis Bacon7, c’est le pouvoir. 

Ce fut la seconde révolution qui mena à des 
perspectives inconnues jusqu’alors : l’invention de 
l’alphabet. Celui-ci réduisit à moins de trente le 
nombre de symboles à apprendre. Les premières 
inscriptions alphabétiques, connues sous le nom 
de protosémitiques, furent découvertes en 1905 

 
référence est celui de David Diringer, The Story of the Aleph 
Bet, Lincolns-Prager, 1958 ; en français, Une histoire de 
l’alphabet, traduit par Marie-Josée Chrétien et Louise 
Chrétien, Ed. De l’homme, 2008. 

par l’archéologue britannique William Flinders 
Petrie à Sarabit el-Khadim dans le désert du Sinaï. 
Il présuma qu’elles étaient l’œuvre d’Hébreux 
sortis d’Égypte et se rendant vers la Terre 
promise. Leur signification pleine et entière ne fut 
révélée qu’en 1916, avec leur déchiffrage par 
l’égyptologue britannique Alan Gardiner, le 
premier à saisir qu’elles étaient en fait 
alphabétiques. Au milieu des années 1990, John 
Darnell, égyptologue de Yale, fit une deuxième 
découverte similaire au Ouadi el-Hol (la vallée de 
la Terreur) près de Louxor. 

Flinders Petrie comme Darnell remarquèrent que 
l’alphabet était conçu à partir de hiéroglyphes 
égyptiens en tronquant un mot ou une syllabe pour 
le réduire au son initial. Tous deux furent 
convaincus que les inventeurs des premiers 
alphabets n’étaient pas des Égyptiens, mais des 
Sémites, travailleurs, commerçants, esclaves ou 
contremaîtres. On ne peut donner une date précise 
de l’apparition du premier alphabet – 
vraisemblablement entre 1800 et 2000 avant l’ère 
chrétienne. Mais contrairement aux écritures pré-
alphabétiques, l’alphabet semble n’avoir été 
inventé qu’une seule fois. Les centaines d’écriture 
qui existent sont toutes issues directement ou 
indirectement de l’écriture protosémitique du 
désert du Sinaï. Le mot alphabet lui-même vient 
des deux pre- mières lettres de l’écriture hébraïque 
aleph-bet. La première écriture à inclure des 
voyelles fut le grec, mais cette inclusion dérivait 
elle aussi d’anciens systèmes sinaïtiques / 
cananéens / phéniciens, comme le montrent ses 
quatre premières lettres. Alpha, beta, gamma, 
delta en grec correspondent à aleph, bet, gimmel 
et daled en hébreu. 

Le lien entre cette évolution et le développement 
de la foi d’Israël est manifeste, même si l’on peut 
seulement émettre des hypothèses quant à sa 
forme précise. Comme l’écrit John Man : « Un 
nouveau Dieu et une nouvelle écriture œuvrèrent 
de concert pour forger une nouvelle nation et 

7 Sir Francis Bacon, Religious Meditations, “Of 
Heresies”, 1957. [parfois aussi traduit par « savoir, 
c’est pouvoir »] 



 
 

 
 

4 
 

propager une idée qui allait changer le monde8. » 
L’alphabet créa le livre qui lui-même créa le 
peuple du livre. Était-ce la divine providence qui 
conduisit à cette invention, la rendant disponible 
exactement au bon moment et au bon endroit pour 
que les Hébreux l’utilisent aux fins les plus 
saintes, à savoir consigner la parole divine ? Ou 
bien ce nouveau développement a-t-il favorisé le 
développement de la conscience des Hébreux – les 
niveaux élevés d’abstraction, essentiels pour le 
monothéisme, rendus possibles par 
l’alphabétisation – ce qui leur permit de déchiffrer 
la parole du Dieu Unique ? 

D’une façon ou d’une autre, l’alphabet a créé une 
opportunité qui n’avait jamais existé auparavant, 
une société d’alphabétisation en masse, voire 
générale. Avec seulement vingt-deux symboles, il 
pouvait être enseigné à tout un chacun en un laps 
de temps relativement court. On en voit la preuve 
en maints endroits du Tanakh, la Bible hébraïque. 
Isaïe dit : « Tous tes enfants seront les disciples de 
l’Éternel, et grande sera la concorde de vos 
enfants » (Isaïe LIV, 13), ce qui suppose une 
éducation généralisée. Dans le livre des Juges, 
avant les premiers rois d’Israël, on lit que Gédéon 
« arrêta un jeune homme, habitant de Souccot, 
qu’il interrogea, et qui lui écrivit les noms des 
notables et anciens de Souccot, au nombre de 
soixante-dix-sept hommes » ( Juges VIII, 14). 
Pour Gédéon, il allait de soi qu’un jeune homme, 
choisi au hasard, savait lire et écrire. 

Après la révélation au mont Sinaï, Moïse « prit le 
livre de l’Alliance, dont il fit entendre la lecture 
au peuple » (Ex. XXIV, 7). S’agissait-il d’un 
rouleau de parchemin ? D’une inscription dans la 
pierre ? Nous n’avons aucun moyen de le savoir. 
Mais ce n’est certainement pas une coïncidence 
qu’Israël soit devenue la première nation de 
l’histoire – la seule en fait – à recevoir ses lois 
avant sa terre. Une loi qui pouvait aisément être 
écrite et lue, qui pouvait être trans- portée partout, 
était l’expression du Dieu omniprésent, dans le 
désert, aussi bien que dans le pays. 

 
8 John Man, Alpha Beta: How 26 Letters Shaped the 
Western World, Wiley 2001, p. 129. 

En fait, l’idée d’une société d’alphabétisation 
généralisée transforma le monde parce qu’elle 
annonçait la possibilité d’une société non 
hiérarchique dans laquelle chacun avait un accès 
égal au savoir. Ce fut une transformation capitale, 
résumée magistralement par les sages : 

La couronne de la Torah est pour tout 
Israël, comme il est dit : « C’est pour nous 
qu’il dicta une doctrine à Moïse ; elle 
restera l’héritage de la communauté de 
Jacob » (Deut. XXXIII, 4) Quiconque le 
souhaite peut l’acquérir. Ne pensez pas 
que les deux autres couronnes [de la 
royauté et de la prêtrise] sont plus 
prestigieuses que celle de la Torah, car il 
est dit : 

« Par moi [la Torah] règnent les rois, et les 
princes fondent des lois de justice. Par moi 
gouvernent les grands et les nobles, tous 
ceux qui rendent la justice sur terre. » 
(Proverbes VIII, 15-16) Il s’ensuit que la 
couronne de la Torah l’emporte en 
importance sur les deux autres couronnes9. 

L’égalité est le saint graal de toute politique 
révolutionnaire. On y a souvent aspiré, sans 
jamais l’atteindre. Les deux tentatives les plus 
connues concernent l’égalité des richesses (par le 
communisme ou le socialisme) et l’égalité des 
pouvoirs (par une démocratie participative et non 
représentative). Il est peu probable qu’un tel 
système perdure, parce que, fondamentalement, 
richesse et pouvoir sont l’objet de rivalités. Plus tu 
as, moins j’ai. En conséquence, ce qui est un gain 
pour moi est une perte pour toi. 

Il n’en est pas de même du savoir. Si je te livre 
tout ce que je sais, je n’en saurai pas moins. Il se 
pourrait que j’en sache davantage. L’égalité de 
dignité fondée sur l’accès généralisé au savoir est 
la seule égalité susceptible de durer sur le long 
terme. C’est d’autant plus vrai si le savoir en jeu 
est, comme dans le judaïsme, la loi, et la source de 
la loi, Dieu Lui-même. C’est le savoir sur lequel 
se fonde le droit de cité. Au mont Sinaï, tous les 

9 Rambam, Mishneh Torah, Talmud Torah 3, 1.        



 
 

 
 

5 
 

enfants d’Israël sont devenus des associés de 
l’alliance. Dieu s’est adressé à chacun – seule 
révélation faite non à un prophète ou un groupe 
d’initiés, mais à un peuple tout entier. Chacun 
participait de la loi parce que chacun pouvait la 
lire et la connaître. Ils étaient tous des membres 
égaux d’une nation de foi placée sous la 
souveraineté de Dieu. Tel est l’événement du 
mont Sinaï. 

Quel est le rapport avec l’expression « royaume 
de prêtres » ? On pense généralement à la prêtrise 
en termes de fonction : elle consiste à servir Dieu 
dans un lieu saint. Mais les prêtres détiennent 
aussi certains pouvoirs. Le mot « hiéroglyphe » 
signifie « écriture sacerdotale », parce que seuls 
les prêtres savaient lire et écrire. Le mot « clerc » 
signifie (a) qui a rapport au clergé, ministres de la 
religion, et (b) personnel de bureau qui tape à la 
machine et classe les dossiers. Si ce seul mot 
désigne deux choses aussi différentes, c’est parce 
que, tout au long du Moyen-Âge, les ministres du 
culte étaient prati- quement la seule classe à savoir 
lire et écrire. Les premières universités étaient 
destinées principalement à former des 
responsables religieux. 

Concrètement, dans l’Antiquité, un prêtre était un 
homme qui savait lire et écrire. Un royaume de 
prêtres est donc une nation où l’instruction est 
généralisée. Comprise ainsi, la nature de 
l’alliance, et de la mission d’Israël, devient 
limpide. La loi que Dieu allait révéler au mont 
Sinaï allait devenir le lot de chaque membre de la 
nation. Il ou elle pouvait la connaître, la lire, 

l’étudier, l’intérioriser et l’intégrer. Le peuple juif 
était sommé de devenir, pour ainsi dire, une nation 
de juristes constitutionnalistes. C’est d’ailleurs ce 
qu’ils sont devenus dans une large mesure, du 
moins à l’époque rabbinique. 

La Torah – la loi et l’enseignement divins – n’était 
pas un code écrit par un roi lointain, imposé par la 
force. Ce n’était pas non plus un mystère 
ésotérique compris seulement par une élite 
d’érudits. Elle devait être accessible à tous et 
compréhensible pour tous. Dieu se faisait 
enseignant, les Enfants d’Israël devenaient Ses 
élèves, et la Torah le texte qui les reliait les uns 
aux autres. Comme le dit le cantique : « Il a révélé 
Ses paroles à Jacob, Ses statuts et Ses lois à Israël. 
Il n’a fait cela pour aucun autre peuple ; ils ne 
connaissent pas Ses lois. Alléluia ! » (Ps. CXLVII, 
19-20). 

Rien de tel dans les annales de l’expérience 
religieuse de l’humanité. Dans le judaïsme, 
l’étude allait en fait devenir une expérience 
religieuse encore plus exaltante que la prière10. 
Les Juifs étaient instruits alors que la majorité de 
l’Europe était plongée dans l’ignorance. Ce fut 
grâce à l’étude que les Juifs créèrent une nouvelle 
forme de dignité humaine et d’égalité, tout à fait 
fascinante, et c’est la naissance de l’alphabet qui 
permit cette évolution. C’est ainsi que les Juifs 
devinrent « un royaume de prêtres. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
10 Voir Shabbat 10 a. 


