covenant & outli drly
Conversation

BASIEREND AUF DEN LEHREN UND SCHRIFTEN VON RABBI LORD JONATHAN SACKS

Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel fiir ihre groBziigige Unterstiitzung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel.
»Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergriindige Wahrheit ab, sondern auch auf deren
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er iiber 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft

und der Tora gewidmet war. Ein auergewo6hnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens {iber alle Maf3en bewegt hat.* — Rabbi Sacks

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"l innerhalb der
deutschsprachigen jiidischen Welt verbreiten zu konnen. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jiidische Werte mit zeitgendssischen und
gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verkniipfen.

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters ermdglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der
Tora in den Alltag einzubinden.

BeSChaIaCh Ubersetzt von Rabbiner D. Kern

Ein FUhrer des judischen Volkes sein

Meinungen. Drei davon sind im Traktat

»An jenem Tag rettete Gott die Sota zu finden:
Israeliten vor den Agyptern. Und
als die Israeliten die wundersame Rabbi Akiva erklarte: , Als die
Macht sahen, die der Ewige Israeliten aus dem Schilfmeer
gegen die Agypter entfesselt heraufkamen, wollten sie ein
hatte, fiirchteten sie Gott und Lied singen. Wie sangen sie es?
glaubten an Ihn und an Moses, Wie ein Erwachsener, der das
seinen Diener. Hallel vorliest, und die anderen
antworten ihm jeweils mit dem
Dann sangen Moses und die Leitwort. Moses sagte: ,Ich will
Israeliten Gott dieses Lied ... dem Ewigen singen‘, und sie
(Exod. 14:30-15:1). antworteten: ,Ich will dem
Ewigen singen.‘ Moses sagte:
Das Lied am Schilfmeer war eine der ,Denn Er hat glorreich gesiegt®,
grofiten Offenbarungen der Geschichte. und sie antworteten: ,Ich will
Die Weisen sagten, dass selbst der dem Ewigen singen.‘“
einfachste Jude in jenem Augenblick
etwas sah, was nicht einmal dem Rabbi Elieser, der Sohn von Rabbi
grofiten der Propheten vergonnt war. Jose dem Galilder, sagte: , Es war
Zum ersten Mal brachen sie in einen wie bei einem Kind, das das
gemeinsamen Gesang aus: As Jaschir, Hallel vorliest und die anderen
ein Lied, das wir jeden Tag rezitieren. wiederholen alles, was es sagt.
Moses sagte: ,Ich will dem
Unter den Weisen gibt es eine Ewigen singen‘, und sie
faszinierende Diskussion dariiber, wie antworteten: ,Ich will dem
genau sie sangen. Dazu gibt es vier Ewigen singen.‘ Moses sagte:

,Denn Er hat glorreich gesiegt®,



und sie antworteten: ,Denn Er
hat glorreich gesiegt.‘“

Rabbi Nechemia sagte: ,,Es war
wie bei einem Schulmeister, der
in der Synagoge das Sch’ma
rezitiert. Er stimmt es zuerst an
und dann sprechen alle im Chor
mit.“ (Sota 30b).

Nach Rabbi Akiva sang Moses das Lied
Zeile fiir Zeile, und das Volk antwortete
nach jeder Zeile: ,,Ich will dem Ewigen
singen‘ — gewissermafen ihre Art, zu
jeder Zeile Amen zu sagen. Nach
Ansicht von Rabbi Elieser, dem Sohn
von Rabbi Jose dem Galilder, rezitierte
Moses das Lied Zeile fiir Zeile und das
Volk wiederholte jede Zeile, nachdem er
sie gesprochen hatte. Gemaf Rabbi
Nechemia sangen Moses und das Volk
das ganze Lied gemeinsam. Raschi
erklart, dass das gesamte Volk vom
gottlichen Geist ergriffen wurde und
dass ihnen auf wundersame Weise zur
selben Zeit dieselben Worte in den Sinn
kamen.

In der Mechilta findet sich eine vierte
Deutung:

Elieser Ben Tadai sagte: ,,Moses
begann, die Israeliten
wiederholten, was er gesagt
hatte, und vervollstandigten
dann den Vers. Moses begann mit
den Worten: ,Ich will dem
Ewigen singen, denn Er hat
glorreich gesiegt.‘ Die Israeliten
wiederholten, was er gesagt
hatte, und vollendeten dann den
Vers mit ihm: ,Ich will dem
Ewigen singen, denn Er hat
glorreich gesiegt. Ross und Reiter
hat Er ins Meer geschleudert.
Moses begann: ,Der Ewige ist
meine Starke und mein Lied®,

und die Israeliten wiederholten
und vollendeten dann den Vers
mit ihm, indem sie sagten: ,Der
Ewige ist meine Starke und mein
Lied; Er ist mir zur Rettung
geworden.‘ Moses begann: ,Der
Ewige ist ein Krieger, und die
Israeliten wiederholten und
vollendeten dann den Vers mit
ihm, indem sie sagten: ,Der
Ewige ist ein Krieger, der Ewige
ist Sein Name.‘*“ (Mechilta
Beschalach, Parascha 1).
Technisch gesehen debattieren die
Weisen laut Talmud iiber die Bedeutung
der scheinbar tiberfliissigen Worte
wajomru lemor, ,,sie sagten, indem sie
sagten", die sie als ,,wiederholend“
verstanden. Was wiederholten die
Israeliten? Nach Rabbi Akiva waren es
nur die ersten Worte des Liedes, die sie
wie eine Litanei wiederholten. Rabbi
Elieser zufolge, dem Sohn von Rabbi
Jose dem Galilder, wiederholten sie
hingegen das gesamte Lied Zeile fiir
Zeile. Laut Rabbi Nechemia rezitierten
sie das gesamte Lied im Chor. Und
gemal} Rabbi Elieser Ben Tadai
wiederholten sie den Anfang jeder Zeile
und vollendeten dann den ganzen Vers,
ohne dass Moses ihnen diesen erst
beibringen musste. So gelesen, liegt
uns hier eine lokal begrenzte Debatte
iber die Bedeutung eines biblischen
Verses vor.

Doch dahinter steht eine tiefere Frage.
Um diese zu verstehen, miissen wir uns
eine andere talmudische Passage
ansehen, die auf den ersten Blick nichts
mit der Stelle in Sota zu tun hat. Sie
steht im Traktat Kidduschin und
enthadlt eine faszinierende Frage. Es
gibt verschiedene Personen, denen wir
Ehrerbietung erweisen sollen: den
Eltern, dem Lehrer (das heiflt einem
Rabbiner), dem religiosen Oberhaupt



der jiidischen Gemeinschaft (dem
Nassi) und einem Konig. Darf einer
dieser vier auf die ihm zustehende Ehre
verzichten?

Rabbi Jizchak Ben Schila sagte im
Namen von Rabbi Matena im
Namen von Rabbi Chisda:

,, Verzichtet ein Vater auf die ihm
gebiihrende Ehre, so gilt der
Verzicht. Verzichtet jedoch ein
Rabbi auf die ihm gebiihrende
Ehre, so ist sein Verzicht nicht
wirksam. Rabbi Josef entschied
jedoch: ,,Selbst wenn ein Rabbi
auf seine Ehre verzichtet, gilt der
Verzicht.“ ... Rabbi Aschi sagte:

,, Selbst nach der Auffassung,
dass ein Rabbi auf seine Ehre
verzichten kann, ist der Verzicht
ungiiltig, wenn ein Nassi auf
seine Ehre verzichtet ... Vielmehr
wurde es so formuliert: Selbst
nach der Auffassung, dass ein
Nassi auf seine Ehre verzichten
kann, kann ein Konig nicht auf
seine Ehre verzichten, denn es
heif3t: ,Du sollst dir gewiss einen
Konig tiber dich setzen‘, das
heif3t: Seine Autoritat soll iiber
dir stehen“ (Kidduschin 32a-b).

Alle diese Personen iiben eine
Fiihrungsrolle aus: der Vater gegeniiber
dem Sohn, der Lehrer gegeniiber dem
Schiiler, der Nassi gegeniiber der
Gemeinschaft und der Konig gegeniiber
der Nation. Eine tiefgehende Analyse
der Passagen macht deutlich, dass
diese vier Rollen unterschiedliche
Positionen auf dem Spektrum zwischen
personengebundener und im Amt
verankerter Autoritat einnehmen. Je
personlicher die Beziehung ist, desto
eher kann auf Ehre verzichtet werden.
An einem Ende steht die Rolle der
Eltern (zutiefst personlich), am

anderen Ende die des Konigs
(vollstandig offiziell).

Auseinandersetzung iiber die Art und
Weise, wie Moses und die Israeliten das
Lied am Schilfmeer sangen, genau um
diese Frage ging. Fiir Rabbi Akiva war
Moses wie ein Konig. Er sprach, und
das Volk antwortete lediglich mit Amen
(in diesem Fall mit den Worten ,,Ich
will dem Ewigen singen‘). Fiir Rabbi
Elieser, den Sohn von Rabbi Jose dem
Galilder, war er wie ein Lehrer: Moses
sprach, und die Israeliten wiederholten
Satz fiir Satz, was er gesagt hatte. Fiir
Rabbi Nechemia war Moses wie ein
Nassi unter seinen rabbinischen
Kollegen (die Passage in Kidduschin, in
der es heif3t, dass ein Nassi auf seine
Ehre verzichten kann, macht deutlich,
dass dies nur unter rabbinischen
Kollegen gilt). Die Beziehung war
kollegial: Moses begann, doch danach
sangen sie alle miteinander. Fiir Rabbi
Elieser Ben Tadai war Moses wie ein
Vater: Er begann, doch lief3 er die
Israeliten jeden Vers vollenden.

Das ist die grofle Wahrheit der
Elternschaft, die bereits auf den ersten
Blick bei Abraham sichtbar wird:

,, Terach nahm seinen Sohn
Abram, seinen Enkel Lot, den
Sohn Harans, und seine
Schwiegertochter Sarai, Abrams
Frau, und gemeinsam brachen sie
von Ur in Chaldaa auf, um in das
Land Kanaan zu gehen,; als sie
aber nach Haran kamen, liefen
sie sich dort nieder.“ (Gen. 11:31).

Abraham vollendete die Reise, die sein
Vater begonnen hatte. Eltern zu sein
bedeutet, zu wiinschen, dass die eigenen
Kinder weiter gehen als man selbst. So
sah Rabbi Elieser Ben Tadai auch Moses’
Beziehung zu den Israeliten.



Im Vorspiel zum Lied am Schilfmeer
heifdt es, dass das Volk ,,an Gott und an
seinen Diener Moses glaubte* — zum
ersten Mal wird es als an Moses Fiithrung
glaubend beschrieben. Die Weisen
fragten dazu: Was heif3t es, ein Fiihrer
des jiidischen Volkes zu sein? Bedeutet
es, offizielle Autoritat auszuiiben, wofiir
der Konig das hochste Beispiel ist (,,Die
Rabbiner werden Konige genannt*)?
Oder bedeutet es, zu den Gefiihrten eine
personliche Beziehung zu haben, die
nicht auf Ehre und Unterordnung beruht,
sondern darauf, Menschen zu ermutigen,
dass sie wachsen, Verantwortung
iibernehmen und die Reise fortsetzen, die
man als ihr Fithrer begonnen hat? Oder
ist es etwas dazwischen? Es gibt keine
einheitliche Antwort.

Mitunter machte Moses seine Autoritat
geltend, beispielsweise wahrend der
Korach-Rebellion. Ein anderes Mal

aufBerte er den Wunsch, dass ,,das ganze
Volk Gottes Propheten waren‘. Das
Judentum ist ein komplexer Glaube. Es
gibt nicht nur das eine Tora-Modell von
Fiihrung. Wir alle sind aufgerufen,
verschiedene Fiithrungsrollen zu erfiillen:
als Eltern, Lehrer, Freunde,
Teammitglieder und Teamleiter.

Eines ist jedoch sicher: Im Judentum gilt
die Rolle der Eltern als Ideal. Wie sie
sollen auch wir diejenigen, die wir
fiihren, darin bekraftigen, die Reise
fortzusetzen, die wir begonnen haben,
und weiter voranzuschreiten als wir. Ein
guter Anfiihrer schafft Anhanger. Eine
wahrhaft groe Fiihrungs-personlichkeit
hingegen bringt Anfithrer hervor. Moses’
grofite Leistung war es, ein Volk
hinterlassen zu haben, das in jeder
Generation bereit ist, die Verantwortung
zu iibernehmen und die grof3e Aufgabe,
die er begonnen hatte, weiterzufiihren.

Fragen fur den Schabbat-Tisch

I I 1. Als was fUr eine Art FOhrer wird Moses im Lied am Schilfmeer dargestellt? Erklaren Sie

es.

Omc(@w dedes

THE RABBI SACKS LEGACY

2. Wie fordert das Ubertragen von Verantwortung das Fortschreiten eines Menschen?
3. Wie lasst sich Moses’ Fuhrung im Lied am Schilfmeer mit der von anderen FOhrern wie

Abraham, Josef oder Josua vergleichen?

®®®@®@ | RABBISACKS.ORG



