
 1 

 
Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel für ihre großzügige Unterstützung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel. 

„Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergründige Wahrheit ab, sondern auch auf deren 
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er über 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft 

und der Tora gewidmet war. Ein außergewöhnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens über alle Maßen bewegt hat.“ – Rabbi Sacks 
 

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"l innerhalb der 
deutschsprachigen jüdischen Welt verbreiten zu können. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jüdische Werte mit zeitgenössischen und 

gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verknüpfen. 
 

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters ermöglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der 
Tora in den Alltag einzubinden. 

 

 
 

Beschalach          Übersetzt von Rabbiner D. Kern 

Ein Führer des jüdischen Volkes sein 
 

„An jenem Tag rettete Gott die 
Israeliten vor den Ägyptern. Und 
als die Israeliten die wundersame 
Macht sahen, die der Ewige 
gegen die Ägypter entfesselt 
hatte, fürchteten sie Gott und 
glaubten an Ihn und an Moses, 
seinen Diener. 

Dann sangen Moses und die 
Israeliten Gott dieses Lied …“ 
(Exod. 14:30-15:1). 
 

Das Lied am Schilfmeer war eine der 
größten Offenbarungen der Geschichte. 
Die Weisen sagten, dass selbst der 
einfachste Jude in jenem Augenblick 
etwas sah, was nicht einmal dem 
größten der Propheten vergönnt war. 
Zum ersten Mal brachen sie in einen 
gemeinsamen Gesang aus: As Jaschir, 
ein Lied, das wir jeden Tag rezitieren. 

Unter den Weisen gibt es eine 
faszinierende Diskussion darüber, wie 
genau sie sangen. Dazu gibt es vier 

Meinungen. Drei davon sind im Traktat 
Sota zu finden: 

Rabbi Akiva erklärte: „Als die 
Israeliten aus dem Schilfmeer 
heraufkamen, wollten sie ein 
Lied singen. Wie sangen sie es? 
Wie ein Erwachsener, der das 
Hallel vorliest, und die anderen 
antworten ihm jeweils mit dem 
Leitwort. Moses sagte: ‚Ich will 
dem Ewigen singen‘, und sie 
antworteten: ‚Ich will dem 
Ewigen singen.‘ Moses sagte: 
‚Denn Er hat glorreich gesiegt‘, 
und sie antworteten: ‚Ich will 
dem Ewigen singen.‘“ 

Rabbi Elieser, der Sohn von Rabbi 
Jose dem Galiläer, sagte: „Es war 
wie bei einem Kind, das das 
Hallel vorliest und die anderen 
wiederholen alles, was es sagt. 
Moses sagte: ‚Ich will dem 
Ewigen singen‘, und sie 
antworteten: ‚Ich will dem 
Ewigen singen.‘ Moses sagte: 
‚Denn Er hat glorreich gesiegt‘, 



 2 

und sie antworteten: ‚Denn Er 
hat glorreich gesiegt.‘“ 
 
Rabbi Nechemia sagte: „Es war 
wie bei einem Schulmeister, der 
in der Synagoge das Sch’ma 
rezitiert. Er stimmt es zuerst an 
und dann sprechen alle im Chor 
mit.“ (Sota 30b). 
 

Nach Rabbi Akiva sang Moses das Lied 
Zeile für Zeile, und das Volk antwortete 
nach jeder Zeile: „Ich will dem Ewigen 
singen“ – gewissermaßen ihre Art, zu 
jeder Zeile Amen zu sagen. Nach 
Ansicht von Rabbi Elieser, dem Sohn 
von Rabbi Jose dem Galiläer, rezitierte 
Moses das Lied Zeile für Zeile und das 
Volk wiederholte jede Zeile, nachdem er 
sie gesprochen hatte. Gemäß Rabbi 
Nechemia sangen Moses und das Volk 
das ganze Lied gemeinsam. Raschi 
erklärt, dass das gesamte Volk vom 
göttlichen Geist ergriffen wurde und 
dass ihnen auf wundersame Weise zur 
selben Zeit dieselben Worte in den Sinn 
kamen. 
 
In der Mechilta findet sich eine vierte 
Deutung: 
 

Elieser Ben Tadai sagte: „Moses 
begann, die Israeliten 
wiederholten, was er gesagt 
hatte, und vervollständigten 
dann den Vers. Moses begann mit 
den Worten: ‚Ich will dem 
Ewigen singen, denn Er hat 
glorreich gesiegt.‘ Die Israeliten 
wiederholten, was er gesagt 
hatte, und vollendeten dann den 
Vers mit ihm: ‚Ich will dem 
Ewigen singen, denn Er hat 
glorreich gesiegt. Ross und Reiter 
hat Er ins Meer geschleudert.‘ 
Moses begann: ‚Der Ewige ist 
meine Stärke und mein Lied‘, 

und die Israeliten wiederholten 
und vollendeten dann den Vers 
mit ihm, indem sie sagten: ‚Der 
Ewige ist meine Stärke und mein 
Lied; Er ist mir zur Rettung 
geworden.‘ Moses begann: ‚Der 
Ewige ist ein Krieger‘, und die 
Israeliten wiederholten und 
vollendeten dann den Vers mit 
ihm, indem sie sagten: ‚Der 
Ewige ist ein Krieger, der Ewige 
ist Sein Name.‘“ (Mechilta 
Beschalach, Parascha 1). 

Technisch gesehen debattieren die 
Weisen laut Talmud über die Bedeutung 
der scheinbar überflüssigen Worte 
wajomru lemor, „sie sagten, indem sie 
sagten“, die sie als „wiederholend“ 
verstanden. Was wiederholten die 
Israeliten? Nach Rabbi Akiva waren es 
nur die ersten Worte des Liedes, die sie 
wie eine Litanei wiederholten. Rabbi 
Elieser zufolge, dem Sohn von Rabbi 
Jose dem Galiläer, wiederholten sie 
hingegen das gesamte Lied Zeile für 
Zeile. Laut Rabbi Nechemia rezitierten 
sie das gesamte Lied im Chor. Und 
gemäß Rabbi Elieser Ben Tadai 
wiederholten sie den Anfang jeder Zeile 
und vollendeten dann den ganzen Vers, 
ohne dass Moses ihnen diesen erst 
beibringen musste. So gelesen, liegt 
uns hier eine lokal begrenzte Debatte 
über die Bedeutung eines biblischen 
Verses vor. 
 
Doch dahinter steht eine tiefere Frage. 
Um diese zu verstehen, müssen wir uns 
eine andere talmudische Passage 
ansehen, die auf den ersten Blick nichts 
mit der Stelle in Sota zu tun hat. Sie 
steht im Traktat Kidduschin und 
enthält eine faszinierende Frage. Es 
gibt verschiedene Personen, denen wir 
Ehrerbietung erweisen sollen: den 
Eltern, dem Lehrer (das heißt einem 
Rabbiner), dem religiösen Oberhaupt 



 3 

der jüdischen Gemeinschaft (dem 
Nassi) und einem König. Darf einer 
dieser vier auf die ihm zustehende Ehre 
verzichten? 

Rabbi Jizchak Ben Schila sagte im 
Namen von Rabbi Matena im 
Namen von Rabbi Chisda: 
„Verzichtet ein Vater auf die ihm 
gebührende Ehre, so gilt der 
Verzicht. Verzichtet jedoch ein 
Rabbi auf die ihm gebührende 
Ehre, so ist sein Verzicht nicht 
wirksam. Rabbi Josef entschied 
jedoch: „Selbst wenn ein Rabbi 
auf seine Ehre verzichtet, gilt der 
Verzicht.“ … Rabbi Aschi sagte: 
„Selbst nach der Auffassung, 
dass ein Rabbi auf seine Ehre 
verzichten kann, ist der Verzicht 
ungültig, wenn ein Nassi auf 
seine Ehre verzichtet … Vielmehr 
wurde es so formuliert: Selbst 
nach der Auffassung, dass ein 
Nassi auf seine Ehre verzichten 
kann, kann ein König nicht auf 
seine Ehre verzichten, denn es 
heißt: ‚Du sollst dir gewiss einen 
König über dich setzen‘, das 
heißt: Seine Autorität soll über 
dir stehen“ (Kidduschin 32a-b). 

Alle diese Personen üben eine 
Führungsrolle aus: der Vater gegenüber 
dem Sohn, der Lehrer gegenüber dem 
Schüler, der Nassi gegenüber der 
Gemeinschaft und der König gegenüber 
der Nation. Eine tiefgehende Analyse 
der Passagen macht deutlich, dass 
diese vier Rollen unterschiedliche 
Positionen auf dem Spektrum zwischen 
personengebundener und im Amt 
verankerter Autorität einnehmen. Je 
persönlicher die Beziehung ist, desto 
eher kann auf Ehre verzichtet werden. 
An einem Ende steht die Rolle der 
Eltern (zutiefst persönlich), am 

anderen Ende die des Königs 
(vollständig offiziell). 

Auseinandersetzung über die Art und 
Weise, wie Moses und die Israeliten das 
Lied am Schilfmeer sangen, genau um 
diese Frage ging. Für Rabbi Akiva war 
Moses wie ein König. Er sprach, und 
das Volk antwortete lediglich mit Amen 
(in diesem Fall mit den Worten „Ich 
will dem Ewigen singen“). Für Rabbi 
Elieser, den Sohn von Rabbi Jose dem 
Galiläer, war er wie ein Lehrer: Moses 
sprach, und die Israeliten wiederholten 
Satz für Satz, was er gesagt hatte. Für 
Rabbi Nechemia war Moses wie ein 
Nassi unter seinen rabbinischen 
Kollegen (die Passage in Kidduschin, in 
der es heißt, dass ein Nassi auf seine 
Ehre verzichten kann, macht deutlich, 
dass dies nur unter rabbinischen 
Kollegen gilt). Die Beziehung war 
kollegial: Moses begann, doch danach 
sangen sie alle miteinander. Für Rabbi 
Elieser Ben Tadai war Moses wie ein 
Vater: Er begann, doch ließ er die 
Israeliten jeden Vers vollenden. 

Das ist die große Wahrheit der 
Elternschaft, die bereits auf den ersten 
Blick bei Abraham sichtbar wird: 

„Terach nahm seinen Sohn 
Abram, seinen Enkel Lot, den 
Sohn Harans, und seine 
Schwiegertochter Sarai, Abrams 
Frau, und gemeinsam brachen sie 
von Ur in Chaldäa auf, um in das 
Land Kanaan zu gehen; als sie 
aber nach Haran kamen, ließen 
sie sich dort nieder.“ (Gen. 11:31). 

Abraham vollendete die Reise, die sein 
Vater begonnen hatte. Eltern zu sein 
bedeutet, zu wünschen, dass die eigenen 
Kinder weiter gehen als man selbst. So 
sah Rabbi Elieser Ben Tadai auch Moses’ 
Beziehung zu den Israeliten. 



 4 

Im Vorspiel zum Lied am Schilfmeer 
heißt es, dass das Volk „an Gott und an 
seinen Diener Moses glaubte“ – zum 
ersten Mal wird es als an Moses Führung 
glaubend beschrieben. Die Weisen 
fragten dazu: Was heißt es, ein Führer 
des jüdischen Volkes zu sein? Bedeutet 
es, offizielle Autorität auszuüben, wofür 
der König das höchste Beispiel ist („Die 
Rabbiner werden Könige genannt“)? 
Oder bedeutet es, zu den Geführten eine 
persönliche Beziehung zu haben, die 
nicht auf Ehre und Unterordnung beruht, 
sondern darauf, Menschen zu ermutigen, 
dass sie wachsen, Verantwortung 
übernehmen und die Reise fortsetzen, die 
man als ihr Führer begonnen hat? Oder 
ist es etwas dazwischen? Es gibt keine 
einheitliche Antwort. 

Mitunter machte Moses seine Autorität 
geltend, beispielsweise während der 
Korach-Rebellion. Ein anderes Mal 

äußerte er den Wunsch, dass „das ganze 
Volk Gottes Propheten wären“. Das 
Judentum ist ein komplexer Glaube. Es 
gibt nicht nur das eine Tora-Modell von 
Führung. Wir alle sind aufgerufen, 
verschiedene Führungsrollen zu erfüllen: 
als Eltern, Lehrer, Freunde, 
Teammitglieder und Teamleiter. 

Eines ist jedoch sicher: Im Judentum gilt 
die Rolle der Eltern als Ideal. Wie sie 
sollen auch wir diejenigen, die wir 
führen, darin bekräftigen, die Reise 
fortzusetzen, die wir begonnen haben, 
und weiter voranzuschreiten als wir. Ein 
guter Anführer schafft Anhänger. Eine 
wahrhaft große Führungs-persönlichkeit 
hingegen bringt Anführer hervor. Moses’ 
größte Leistung war es, ein Volk 
hinterlassen zu haben, das in jeder 
Generation bereit ist, die Verantwortung 
zu übernehmen und die große Aufgabe, 
die er begonnen hatte, weiterzuführen.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fragen für den Schabbat-Tisch 

1. Als was für eine Art Führer wird Moses im Lied am Schilfmeer dargestellt? Erklären Sie 

es. 

2. Wie fördert das Übertragen von Verantwortung das Fortschreiten eines Menschen? 

3. Wie lässt sich Moses’ Führung im Lied am Schilfmeer mit der von anderen Führern wie 

Abraham, Josef oder Josua vergleichen? 


