Convenio y
Conversacion

T"02

Oou el Jgcley

BASADO EN LAS ENSENANZAS Y ESCRITOS DEL RABINO LORD JONATHAN SACKS

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversacion, dedicado a
la memoria de Harry (Jaim) Schimmel. “He amado la Tord del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré
por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades superficiales, sino también en su conexion con una
verdad mds profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 afos, han construido
una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Tord. Una pareja extraordinaria que me ha
conmovido mds alld de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” — Rabino Sacks

Beshalaj

Traductor: Abraham Maravankin

Ser un lider del pueblo judio

"Aquel dia, el Sefior salvé a
Israel de manos de Egipto. Y
cuando los israelitas... vieron el
gran poder que el Sefior habia
desplegado contra Egipto, el
pueblo temi6 al Sefior y creyé en
Ely en Moshé, Su siervo.

Entonces Moshé y los hijos de
Israel cantaron este cantico al
Sefior..." (Ex. 14:30-15:1)

El Cantico del Mar fue una de las
grandes epifanias de la historia. Los
Sabios dijeron que incluso el mas
humilde de los judios vio en ese
momento lo que ni siquiera el mayor de
los profetas tuvo el privilegio de ver. Por
primera vez irrumpieron en un canto
colectivo — Az Yashir, un canto que
recitamos cada dia.

Hay una discusién fascinante entre los
Sabios acerca de cémo exactamente

cantaron. Sobre esto hubo cuatro
opiniones. Tres aparecen en el tratado
de Sotah:

Rabi Akiva expuso: Cuando los
israelitas salieron del Mar Rojo,
quisieron cantar un cantico. Cémo lo
cantaron? Como un adulto que recita el
Hallel y los demas responden después
de él con la palabra inicial. Moshé dijo:
"Cantaré al Seiior", y ellos
respondieron: "Cantaré al Sefior".
Moshé dijo: "Porque ha triunfado
gloriosamente', y ellos respondieron:
"Cantaré al Sefior".

Rabi Eliezer, hijo de Rabi Iose el
Galileo, dijo: Fue como un nifo que
recita el Hallel y los demas repiten
después de él todo lo que dice. Moshé
dijo: ""Cantaré al Sefior", y ellos
respondieron: "Cantaré al Seiior".
Moshé dijo: "Porque ha triunfado
gloriosamente', y ellos respondieron:
"Porque ha triunfado gloriosamente".



Rabi Nejemia dijo: Fue como un
maestro de escuela que recita el Shema
en la sinagoga. El comienza primero y
ellos lo siguen junto con éL (Sotah 30b)

Segln Rabi Akiva, Moshé cant6 el
cantico frase por frase, y después de
cada frase el pueblo respondia:
"Cantaré al Sefior'", su manera, por asi
decirlo, de decir Amén a cada linea.
Seguln Rabi Eliezer, hijo de Rabi Iose el
Galileo, Moshé recit6 el cantico frase
por frase, y ellos repitieron cada frase
después de que él la habia dicho. Segtin
Rabi Nejemia, Moshé y el pueblo
cantaron todo el cantico juntos. Rashi
explica que todo el pueblo fue tomado
por inspiracién divinay,
milagrosamente, las mismas palabras
llegaron a sus mentes al mismo
tiempo.

Hay una cuarta opinidn, que se
encuentra en la Mejilta:

Eliezer ben Tadai dijo: Moshé
comenzd vy los israelitas
repitieron lo que él habia dichoy
luego completaron el versiculo.
Moshé comenz6 diciendo:
"Cantaré al Sefior, porque ha
triunfado gloriosamente'", y los
israelitas repitieron lo que él
habia dicho y luego completaron
el versiculo con él, diciendo:
"Cantaré al Sefior, porque ha
triunfado gloriosamente; al
caballo y a su jinete arrojoé al
mar". Moshé comenzé diciendo:
"El Sefior es mi fortaleza y mi
canto", y los israelitas repitieron
y luego completaron el versiculo
con él, diciendo: "El Sefior es mi
fortaleza y mi canto; El ha sido
mi salvacion'. Moshé comenzo

diciendo: "El Sefior es un
guerrero", y los israelitas
repitieron y luego completaron
el versiculo con él, diciendo: "El
Sefor es un guerrero, el Sefior es
Su nombre".

(Mejilta Beshallach, Parasha 1)

Técnicamente, como explica el Talmud,
los Sabios estan debatiendo la
implicacion de las palabras
(aparentemente) superfluas vayomru
lemor, 'dijeron, diciendo", que
entendieron como "repitiendo". ;Qué
repitieron los israelitas? Para Rabi
Akiva fueron solo las primeras palabras
del cantico, que repetian como una
letania. Para Rabi Eliezer, hijo de Rabi
Iose el Galileo, repitieron todo el
cantico, frase por frase. Para Rabi
Nejemia recitaron el cantico entero al
unisono. Para Rabi Eliezer ben Tadai
repitieron la frase inicial de cada linea,
pero luego completaron todo el
versiculo sin que Moshé tuviera que
ensefiarselo. Entendiéndolo de esta
manera, tenemos ante nosotros un
debate localizado sobre el significado de
un versiculo biblico.

Sin embargo, hay una cuestion mas
profunda en juego. Para comprenderla,
debemos mirar otro pasaje talmudico
que, a primera vista, no esta
relacionado con el pasaje de Sotah.
Aparece en el tratado de Kidushin y
plantea una pregunta fascinante. Hay
varias personas a quienes se nos ordena
honrar: un padre, un maestro (es decir,
un rabino), el nasi (lider religioso de la
comunidad judia) y un rey. ¢Puede
alguno de estos cuatro tipos renunciar
al honor que se le debe?



Rabi Itzjak ben Shila dijo en
nombre de Rabi Matena, en
nombre de Rabi Jisda: Siun padre
renuncia al honor que se le debe,
queda renunciado, pero si un
rabino renuncia al honor que se
le debe, no queda renunciado.
Rabi Iosef dictamind: Incluso si
un rabino renuncia a su honor,
queda renunciado... Rabi Ashi
dijo: Incluso segun la opinion de
que un rabino puede renunciar a
su honor, si un nasi renuncia a su
honor, la renuncia es invalida...
Mas bien, se estableci6 asi:
Incluso segln la opinién de que
un nasi puede renunciar a su
honor, un rey no puede renunciar
a su honor, como esta dicho:
"Pondras ciertamente un rey
sobre ti", lo que significa que su
autoridad debe estar sobre ti.
(Kidushin 32a-b)

Cada una de estas personas ejerce un
papel de liderazgo: el padre respecto del
hijo, el maestro respecto del discipulo,
el nasi respecto de la comunidad y el rey
respecto de la nacién. Analizados en
profundidad, los pasajes dejan claro que
estos cuatro roles ocupan lugares
diferentes en el espectro entre una
autoridad basada en la persona y una
autoridad investida en el titular de un
cargo. Cuanto mas personal es la
relacion, mas facilmente puede
renunciarse al honor. En un extremo
esta el rol del padre (intensamente
personal), en el otro el del rey
(totalmente oficial).

Sugiero que esta erala cuestion en juego
en la discusion sobre como Moshé y los
israelitas cantaron el Cantico del Mar.
Para Rabi Akiva, Moshé era como un

rey. El hablaba y el pueblo simplemente
respondia "Amén" (en este caso, las
palabras "Cantaré al Seiior"). Para Rabi
Eliezer, hijo de Rabi Iose el Galileo, era
como un maestro. Moshé hablaba y los
israelitas repetian, frase por frase, lo
que €l habia dicho. Para Rabi Nejemia,
era como un nasi entre sus colegas
rabinicos (el pasaje de Kidushin, que
sostiene que un nasi puede renunciar a
su honor, deja claro que esto es solo
entre sus compafieros rabinos). La
relacibn  era  colegial: = Moshé
comenzaba, pero luego cantaban al
unisono. Para Rabi Eliezer ben Tadai,
Moshé era como un padre. El
comenzaba, pero permitia que los
israelitas completaran cada versiculo.

Esta es la gran verdad sobre la
paternidad, que se hace clara en el
primer vistazo que tenemos de
Abraham:

"Teraj tomé a su hijo Abram, a su
nieto Lot hijo de Haran, y a su
nuera Sarai, la esposa de Abram,
y juntos salieron de Ur de los
caldeos para ir a Canaan. Pero
cuando llegaron a Jaran, se
establecieron alli" (Gén. 11:31).

Abraham completo el viaje que su padre
habia comenzado. Ser padre es querer
que los hijos vayan mas lejos de lo que
uno lleg6. Eso también, para Rabi
Eliezer ben Tadai, era la relaciéon de
Moshé con los israelitas.

El preludio del Cantico del Mar afirma
que el pueblo "creyé en Dios y en Su
siervo Moshé'" — la primera vez que se
los describe como creyendo en el
liderazgo de Moshé. Sobre esto, los
Sabios preguntaron: ;Qué significa ser



un lider del pueblo judio? (Es ejercer
una autoridad oficial, cuyo ejemplo
supremo es un rey (''los rabinos son
llamados reyes")? (Es tener el tipo de
relacién personal con los seguidores
que no se apoya en el honor y la
deferencia, sino en alentar a las
personas a crecer, asumir
responsabilidad y continuar el viaje que
uno ha comenzado? (O es algo
intermedio? No hay una Unica
respuesta.

A veces, Moshé afirmé su autoridad
(durante la rebelion de Koraj). En otras,
expreso el deseo de que "todo el pueblo
de Dios fuera profeta". El judaismo es
una fe compleja. No hay un solo modelo
de liderazgo en la Tord. Cada uno de

nosotros esta llamado a cumplir varios
roles de liderazgo: como padres,
maestros, amigos, miembros de un
equipo y lideres de equipo.

No hay duda, sin embargo, de que el
judaismo favorece como ideal el rol de
padre, alentando a aquellos a quienes
lideramos a continuar el viaje que
hemos comenzado y a ir mas lejos de lo
que nosotros fuimos. Un buen lider crea
seguidores. Un gran lider crea lideres.
Ese fue el mayor logro de Moshé —
haber dejado tras de si un pueblo
dispuesto, en cada generacién, a
aceptar la responsabilidad de llevar mas
adelante la gran tarea que él habia
iniciado.

PREGUNTAS PARA LA MESA DE SHABAT

Ocuclcau dees

THE RABBI SACKS LEGACY

¢ Qué tipo de lider es retratado Moshé en el Cantico del Mar? Explica.

lideres como Abraham, Yosef o leoshua?

. ¢Como permite el otorgar responsabilidad a otros que estos crezcan?
3. ¢Como se compara el liderazgo de Moshé en el Cantico del Mar con

®®®@® | RABBISACKS.ORG



