
 
 
1 

 

 

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a 
la memoria de Harry (Jaim) Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré 

por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades superficiales, sino también en su conexión con una 
verdad más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 años, han construido 

una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha 
conmovido más allá de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

Beshalaj                                                               Traductor: Abraham Maravankin 
 

Ser un líder del pueblo judío
"Aquel día, el Señor salvó a 
Israel de manos de Egipto. Y 
cuando los israelitas… vieron el 
gran poder que el Señor había 
desplegado contra Egipto, el 
pueblo temió al Señor y creyó en 
Él y en Moshé, Su siervo.  

Entonces Moshé y los hijos de 
Israel cantaron este cántico al 
Señor…" (Éx. 14:30–15:1) 

El Cántico del Mar fue una de las 
grandes epifanías de la historia. Los 
Sabios dijeron que incluso el más 
humilde de los judíos vio en ese 
momento lo que ni siquiera el mayor de 
los profetas tuvo el privilegio de ver. Por 
primera vez irrumpieron en un canto 
colectivo – Az Yashir, un canto que 
recitamos cada día. 

Hay una discusión fascinante entre los 
Sabios acerca de cómo exactamente 

cantaron. Sobre esto hubo cuatro 
opiniones. Tres aparecen en el tratado 
de Sotah: 

Rabí Akiva expuso: Cuando los 
israelitas salieron del Mar Rojo, 
quisieron cantar un cántico. ¿Cómo lo 
cantaron? Como un adulto que recita el 
Hallel y los demás responden después 
de él con la palabra inicial. Moshé dijo: 
"Cantaré al Señor", y ellos 
respondieron: "Cantaré al Señor". 
Moshé dijo: "Porque ha triunfado 
gloriosamente", y ellos respondieron: 
"Cantaré al Señor". 

Rabí Eliezer, hijo de Rabí Iose el 
Galileo, dijo: Fue como un niño que 
recita el Hallel y los demás repiten 
después de él todo lo que dice. Moshé 
dijo: "Cantaré al Señor", y ellos 
respondieron: "Cantaré al Señor". 
Moshé dijo: "Porque ha triunfado 
gloriosamente", y ellos respondieron: 
"Porque ha triunfado gloriosamente". 



 
 

 
 

2 

Rabí Nejemiá dijo: Fue como un 
maestro de escuela que recita el Shemá 
en la sinagoga. Él comienza primero y 
ellos lo siguen junto con él. (Sotah 30b) 

Según Rabí Akiva, Moshé cantó el 
cántico frase por frase, y después de 
cada frase el pueblo respondía: 
"Cantaré al Señor", su manera, por así 
decirlo, de decir Amén a cada línea. 
Según Rabí Eliezer, hijo de Rabí Iose el 
Galileo, Moshé recitó el cántico frase 
por frase, y ellos repitieron cada frase 
después de que él la había dicho. Según 
Rabí Nejemiá, Moshé y el pueblo 
cantaron todo el cántico juntos. Rashí 
explica que todo el pueblo fue tomado 
por inspiración divina y, 
milagrosamente, las mismas palabras 
llegaron a sus mentes al mismo 
tiempo. 

Hay una cuarta opinión, que se 
encuentra en la Mejilta: 

Eliezer ben Tadai dijo: Moshé 
comenzó y los israelitas 
repitieron lo que él había dicho y 
luego completaron el versículo. 
Moshé comenzó diciendo: 
"Cantaré al Señor, porque ha 
triunfado gloriosamente", y los 
israelitas repitieron lo que él 
había dicho y luego completaron 
el versículo con él, diciendo: 
"Cantaré al Señor, porque ha 
triunfado gloriosamente; al 
caballo y a su jinete arrojó al 
mar". Moshé comenzó diciendo: 
"El Señor es mi fortaleza y mi 
canto", y los israelitas repitieron 
y luego completaron el versículo 
con él, diciendo: "El Señor es mi 
fortaleza y mi canto; Él ha sido 
mi salvación". Moshé comenzó 

diciendo: "El Señor es un 
guerrero", y los israelitas 
repitieron y luego completaron 
el versículo con él, diciendo: "El 
Señor es un guerrero, el Señor es 
Su nombre". 

(Mejilta Beshallach, Parashá 1) 

Técnicamente, como explica el Talmud, 
los Sabios están debatiendo la 
implicación de las palabras 
(aparentemente) superfluas vayomru 
lemor, "dijeron, diciendo", que 
entendieron como "repitiendo". ¿Qué 
repitieron los israelitas? Para Rabí 
Akiva fueron solo las primeras palabras 
del cántico, que repetían como una 
letanía. Para Rabí Eliezer, hijo de Rabí 
Iose el Galileo, repitieron todo el 
cántico, frase por frase. Para Rabí 
Nejemiá recitaron el cántico entero al 
unísono. Para Rabí Eliezer ben Tadai 
repitieron la frase inicial de cada línea, 
pero luego completaron todo el 
versículo sin que Moshé tuviera que 
enseñárselo. Entendiéndolo de esta 
manera, tenemos ante nosotros un 
debate localizado sobre el significado de 
un versículo bíblico. 

Sin embargo, hay una cuestión más 
profunda en juego. Para comprenderla, 
debemos mirar otro pasaje talmúdico 
que, a primera vista, no está 
relacionado con el pasaje de Sotah. 
Aparece en el tratado de Kidushín y 
plantea una pregunta fascinante. Hay 
varias personas a quienes se nos ordena 
honrar: un padre, un maestro (es decir, 
un rabino), el nasí (líder religioso de la 
comunidad judía) y un rey. ¿Puede 
alguno de estos cuatro tipos renunciar 
al honor que se le debe? 



 
 

 
 

3 

Rabí Itzjak ben Shilá dijo en 
nombre de Rabí Matena, en 
nombre de Rabí Jisdá: Si un padre 
renuncia al honor que se le debe, 
queda renunciado, pero si un 
rabino renuncia al honor que se 
le debe, no queda renunciado. 
Rabí Iosef dictaminó: Incluso si 
un rabino renuncia a su honor, 
queda renunciado… Rabí Ashí 
dijo: Incluso según la opinión de 
que un rabino puede renunciar a 
su honor, si un nasí renuncia a su 
honor, la renuncia es inválida… 
Más bien, se estableció así: 
Incluso según la opinión de que 
un nasí puede renunciar a su 
honor, un rey no puede renunciar 
a su honor, como está dicho: 
"Pondrás ciertamente un rey 
sobre ti", lo que significa que su 
autoridad debe estar sobre ti. 
(Kidushín 32a–b) 

Cada una de estas personas ejerce un 
papel de liderazgo: el padre respecto del 
hijo, el maestro respecto del discípulo, 
el nasí respecto de la comunidad y el rey 
respecto de la nación. Analizados en 
profundidad, los pasajes dejan claro que 
estos cuatro roles ocupan lugares 
diferentes en el espectro entre una 
autoridad basada en la persona y una 
autoridad investida en el titular de un 
cargo. Cuanto más personal es la 
relación, más fácilmente puede 
renunciarse al honor. En un extremo 
está el rol del padre (intensamente 
personal), en el otro el del rey 
(totalmente oficial). 

Sugiero que esta era la cuestión en juego 
en la discusión sobre cómo Moshé y los 
israelitas cantaron el Cántico del Mar. 
Para Rabí Akiva, Moshé era como un 

rey. Él hablaba y el pueblo simplemente 
respondía "Amén" (en este caso, las 
palabras "Cantaré al Señor"). Para Rabí 
Eliezer, hijo de Rabí Iose el Galileo, era 
como un maestro. Moshé hablaba y los 
israelitas repetían, frase por frase, lo 
que él había dicho. Para Rabí Nejemiá, 
era como un nasí entre sus colegas 
rabínicos (el pasaje de Kidushín, que 
sostiene que un nasí puede renunciar a 
su honor, deja claro que esto es solo 
entre sus compañeros rabinos). La 
relación era colegial: Moshé 
comenzaba, pero luego cantaban al 
unísono. Para Rabí Eliezer ben Tadai, 
Moshé era como un padre. Él 
comenzaba, pero permitía que los 
israelitas completaran cada versículo. 

Esta es la gran verdad sobre la 
paternidad, que se hace clara en el 
primer vistazo que tenemos de 
Abraham: 

"Teraj tomó a su hijo Abram, a su 
nieto Lot hijo de Harán, y a su 
nuera Sarai, la esposa de Abram, 
y juntos salieron de Ur de los 
caldeos para ir a Canaán. Pero 
cuando llegaron a Jarán, se 
establecieron allí" (Gén. 11:31). 

Abraham completó el viaje que su padre 
había comenzado. Ser padre es querer 
que los hijos vayan más lejos de lo que 
uno llegó. Eso también, para Rabí 
Eliezer ben Tadai, era la relación de 
Moshé con los israelitas. 

El preludio del Cántico del Mar afirma 
que el pueblo "creyó en Dios y en Su 
siervo Moshé" – la primera vez que se 
los describe como creyendo en el 
liderazgo de Moshé. Sobre esto, los 
Sabios preguntaron: ¿Qué significa ser 



 
 

 
 

4 

un líder del pueblo judío? ¿Es ejercer 
una autoridad oficial, cuyo ejemplo 
supremo es un rey ("los rabinos son 
llamados reyes")? ¿Es tener el tipo de 
relación personal con los seguidores 
que no se apoya en el honor y la 
deferencia, sino en alentar a las 
personas a crecer, asumir 
responsabilidad y continuar el viaje que 
uno ha comenzado? ¿O es algo 
intermedio? No hay una única 
respuesta. 

A veces, Moshé afirmó su autoridad 
(durante la rebelión de Koraj). En otras, 
expresó el deseo de que "todo el pueblo 
de Dios fuera profeta". El judaísmo es 
una fe compleja. No hay un solo modelo 
de liderazgo en la Torá. Cada uno de 

nosotros está llamado a cumplir varios 
roles de liderazgo: como padres, 
maestros, amigos, miembros de un 
equipo y líderes de equipo. 

No hay duda, sin embargo, de que el 
judaísmo favorece como ideal el rol de 
padre, alentando a aquellos a quienes 
lideramos a continuar el viaje que 
hemos comenzado y a ir más lejos de lo 
que nosotros fuimos. Un buen líder crea 
seguidores. Un gran líder crea líderes. 
Ese fue el mayor logro de Moshé – 
haber dejado tras de sí un pueblo 
dispuesto, en cada generación, a 
aceptar la responsabilidad de llevar más 
adelante la gran tarea que él había 
iniciado.

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 

PREGUNTAS PARA LA MESA DE SHABAT   
1. ¿Qué tipo de líder es retratado Moshé en el Cántico del Mar? Explica. 

2. ¿Cómo permite el otorgar responsabilidad a otros que estos crezcan? 

3. ¿Cómo se compara el liderazgo de Moshé en el Cántico del Mar con 

líderes como Abraham, Yosef o Ieoshúa? 


