
 
Beshala’h 5774 / 2014 

1 

Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 

également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 
la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Beshala’h               

 

Porter son regard vers le haut

Les Hébreux avaient traversé la mer des Joncs 
[mer Rouge]. L’impossible s’était produit. 
L’armée la plus puissante du monde antique – 
celle des Égyptiens avec leurs chars à chevaux à la 
pointe du progrès – avait été vaincue et engloutie 
par les flots. Les enfants d’Israël étaient désormais 
libres. Mais leur soulagement fut de courte durée. 
Ils durent très rapidement affronter une attaque 
lancée par les Amalécites, et mener un combat, 
cette fois, sans miracle apparent de Dieu. Ils 
combattirent et remportèrent la victoire. Ce fut un 
moment décisif dans l’histoire, non seulement 
pour les Israélites, mais pour Moïse et son 
leadership. 
 
Le contraste entre l’époque d’avant et d’après la 
mer des Joncs ne pouvait être plus total. Avant, à 
l’approche des Égyptiens, Moïse dit au peuple : « 
Soyez sans crainte ! Attendez, et vous serez 
témoin de l’assistance que l’Éternel vous 
procurera en ce jour ! … L’Éternel combattra pour 
vous ; et vous, tenez-vous tranquilles ! » (Ex. 
XIV, 13-14) En d’autres termes, ne faites rien. 
Dieu agira pour vous. Et Il le fit. 
 
Dans le cas des Amalécites, cependant, Moïse dit 
à Josué : « Choisis des hommes pour nous et va 
livrer bataille à Amalec. » (Ex. XVII, 9) Josué agit 
ainsi et le peuple mena la guerre. Ce fut une 

transition capitale : les Hébreux passèrent d’une 
situation où le dirigeant (avec l’aide de Dieu) 
faisait tout pour le peuple, à une situation où le 
dirigeant donnait pleins pouvoirs au peuple, le 
laissant agir lui-même. 
 
La Torah attire notre attention sur un détail des 
combats. Moïse monte au sommet d’une colline 
surplombant le champ de bataille, un bâton à la 
main : 
 

Tant que Moïse tenait son bras levé, Israël 
avait le dessus ; lorsqu’il le laissait fléchir, 
c’est Amalec qui l’emportait. Les bras de 
Moïse s’appesantissant, ils prirent une 
pierre qu’ils mirent sous lui, et il s’assit 
dessus ; Aaron et Hour soutinrent ses bras, 
l’un de çà, l’autre de là et ses bras restèrent 
fermes jusqu’au coucher du soleil. (Ex. 
XVII, 11-12) 

 
Que se passait-il ? Le passage peut être lu de deux 
façons : le bâton dans la main levée de Moïse – le 
bâton même qu’il utilisa pour accomplir de 
formidables miracles en Égypte et sur la mer – 
peut être un signe que la victoire des Hébreux fut 
miraculeuse. Il peut aussi constituer simplement 
un rappel aux Hébreux du soutien et de la force 
que leur apporte Dieu. 



 
 

 
 

2 

 
De façon très inhabituelle – la Mishna étant en 
général un ouvrage de lois plutôt qu’un 
commentaire biblique – une mishna répond à cette 
question : 
 

Étaient-ce les mains de Moïse qui faisaient 
la guerre où la cessaient ? Le texte signifie 
plutôt que chaque fois que les Hébreux 
levaient leur regard vers les hauteurs et 
soumettaient leur cœur à leur Père qui est 
aux cieux, ils l’emportaient ; dans le cas 
contraire, ils succombaient1. 

 
La Mishna est claire. Ni le bâton, ni les bras levés 
de Moïse n’accomplissaient de miracle. Ils 
rappelaient seulement aux Hébreux qu’ils devaient 
regarder vers les hauteurs et se souvenir que Dieu 
était avec eux. Leur foi leur donnait de l’assurance 
et galvanisait leur courage. 
 
Un principe fondamental du leadership est 
enseigné ici. Un dirigeant doit savoir déléguer des 
pouvoirs à ses hommes. Le chef ne peut pas 
toujours réaliser le travail pour le groupe. Mais il 
doit toutefois accorder à ses hommes une 
confiance absolue et les convaincre de leur 
capacité à y parvenir et à réussir. Le dirigeant est 
responsable de leur état d’esprit et de leur moral. 
Pendant les combats, un chef ne doit donner aucun 
signe de faiblesse, de perplexité ou d’inquiétude. 
Ce n’est pas toujours facile, comme on le voit 
dans la parasha de cette semaine. Les bras levés 
de Moïse « s’appesantissaient ». Tous les 
dirigeants connaissent des moments d’épuisement 
et ont alors besoin de soutien; Moïse lui-même a 
recouru à Aaron et à Hour qui l’aidèrent à 
maintenir sa position. En fait, ses bras levés 
étaient le signe que les Hébreux attendaient, leur 
prouvant que Dieu leur donnait la force de 
l’emporter. 
 
Dans la terminologie contemporaine, un dirigeant 
doit être doté d’intelligence émotionnelle. Daniel 
Goleman, connu pour ses travaux dans ce 
domaine, soutient que l’une des tâches les plus 
importantes d’un dirigeant consiste à remonter le 
moral de son équipe : 

 
1 Mishnah Rosh Hashanah 3:8. 
2 Daniel Goleman, Primal Leadership, Boston, Harvard 
Business Review Press, 2002, p. 3 

 
Les grands dirigeants nous stimulent. Ils 
enflamment notre passion et font ressortir 
le meilleur de nous-mêmes. Lorsque nous 
voulons expliquer pourquoi ils sont si 
efficaces, nous évoquons la stratégie, la 
vision ou les idées fortes. Mais la réalité 
est bien plus simple : un grand leadership 
fonctionne via les émotions2. 

 
Les groupes, comme les individus, ont une 
température émotionnelle. Ils peuvent être 
heureux ou tristes, agités ou calmes, timorés ou 
confiants. Mais lorsqu’ils se retrouvent en groupe, 
un processus d’harmonisation – par « contagion 
émotionnelle » – se met en place, et ils 
commencent à partager les mêmes sensations. Au 
cours d’expériences, des chercheurs ont montré 
comment, quinze minutes après le début d’une 
conversation, les marqueurs physiologiques de 
deux personnes, telle que leur fréquence 
cardiaque, ont tendance à devenir similaires. « 
Lorsque trois personnes qui ne se connaissent pas 
sont assises en silence les unes en face des autres 
pendant une minute ou deux, celle qui exprime le 
plus fortement ses émotions transmet son état 
d’esprit aux deux autres – sans prononcer le 
moindre mot3. » Le fondement physiologique de 
ce processus appelé effet miroir (mirroring), a fait 
l’objet de nombreux travaux ces dernières années, 
et a été observé même chez les primates. Il est à la 
base de l’empathie qui nous fait partager les 
sentiments d’autrui. 
 
C’est là le fondement de l’un des rôles les plus 
importants d’un dirigeant. C’est lui ou elle, plus 
que tous les autres, qui détermine l’humeur du 
groupe. Goleman cite plusieurs études 
scientifiques montrant que les chefs jouent un rôle 
clé dans la détermination des émotions partagées 
du groupe : 
 

En règle générale, les dirigeants parlaient 
plus que les autres, et on les écoutait plus 
attentivement… Mais, ce n’est pas 
seulement ce que dit un chef qui exerce un 
impact sur les émotions. Au cours de ces 
expériences, même lorsque les chefs ne 

3 Ibid., p. 7. 



 
 

 
 

3 

parlaient pas, ils étaient observés avec plus 
d’attention que n’importe quel autre 
membre du groupe. Lorsque des gens 
posaient une question à l’ensemble du 
groupe, ils gardaient les yeux fixés sur le 
(ou la) dirigeant(e), guettant sa réponse. 
En fait, les membres du groupe 
considèrent généralement la réaction 
émotionnelle du dirigeant comme étant la 
plus importante, et calquent la leur en 
conséquence – particulièrement dans une 
situation ambiguë où divers membres 
réagissent différemment. En un sens, c’est 
le dirigeant qui fixe la norme 
émotionnelle4. 

 
En matière de leadership, même des signes non 
verbaux revêtent de l’importance. Les dirigeants, 
du moins en public, doivent communiquer de 
l’assurance, même lorsqu’en eux-mêmes, ils sont 
rongés par le doute et l’hésitation. S’ils trahissent 
leurs propres appréhensions par un mot ou un 
geste, ils risquent de démoraliser le groupe tout 
entier. 
 
Il n’est pas de meilleur exemple que celui de 
l’épisode où Absalon, le fils du roi David, 
fomente un coup d’État contre son père, se 
proclamant roi à sa place. Les troupes de David 
matent la rébellion, et, en prenant la fuite, Absalon 
se prend les cheveux dans un arbre, et Joab, 
commandant en chef de David, le poignarde à 
mort. 
 
Apprenant la nouvelle, David a le cœur brisé. 
Certes, son fils s’est rebellé contre lui, mais il 
reste son fils. David, ravagé par la nouvelle de sa 
mort, se couvre le visage en pleurant : « Ô mon 
fils Absalon ! Ô Absalon, mon fils, mon fils ! » La 
nouvelle de la douleur de David se propage 
rapidement dans l’armée qui, par contagion 
émotionnelle, est accablée par le deuil, ce que 
Joab considère comme désastreux. Les soldats ont 
pris de grands risques pour se ranger aux côtés de 
David contre son fils. Ils ne peuvent maintenant 
pleurer sur leur victoire sans créer la confusion et 
porter un coup fatal à leur moral : 
 

 
4 Ibid., p. 8. 

Alors Joab entra chez le roi et lui dit : « Tu 
as fait honte aujourd’hui à tous tes 
serviteurs, qui ont sauvé en ce jour ton 
existence, celle de tes fils et de tes filles, 
celle de tes femmes et de tes concubines, 
et cela, en aimant tes ennemis et en 
haïssant ceux qui t’aiment ! Oui, tu as 
déclaré aujourd’hui que tu n’as point 
d’officiers, point de serviteurs, et je vois 
bien à présent que si Absalon était vivant 
et que nous fussions morts, tu trouverais 
cela bon. Et maintenant, debout ! Montre-
toi, parle au cœur de tes serviteurs ; car si 
tu ne te montres pas, j’en jure par 
l’Éternel, pas un homme ne restera cette 
nuit avec toi, et ce sera pour toi un pire 
mal- heur que tous ceux qui te sont arrivés 
depuis ta jeunesse jusqu’à ce jour ! (II 
Samuel XIX, 6-8) 

 
Le roi David se plie aux exhortations de Joab. Il 
accepte qu’il y ait un temps et un lieu pour la 
douleur, mais pas maintenant, pas ici, et surtout, 
pas en public. C’est le moment, maintenant, de 
remercier les soldats en faisant l’éloge de la 
bravoure dont ils ont fait preuve pour défendre le 
roi. 
 
Un dirigeant doit parfois faire taire ses propres 
émotions pour protéger le moral de ceux qu’il 
dirige. Dans le cas du combat contre Amalec, le 
premier que les Hébreux durent livrer par eux-
mêmes, Moïse avait un rôle déterminant à jouer. Il 
devait donner confiance au peuple en l’amenant à 
porter son regard vers les hauteurs. 
 
En 1875, Marcelino de Sautuola, un archéologue 
amateur, entreprit des fouilles dans une grotte 
d’Altamira, à proximité de la côte nord de 
l’Espagne. Au début, il ne trouva pas grand-chose 
d’intéressant, mais sa curiosité fut ravivée par une 
visite à l’exposition de 1878 à Paris qui présentait 
une collection d’outils et d’objets d’art de la 
période glaciaire. Résolu à voir s’il découvrirait 
de tels vestiges, il retourna dans la grotte en 1879. 
 
Un jour, il emmena avec lui sa fille Maria, âgée de 
neuf ans. Tandis qu’il passait au crible les gravats, 
elle s’aventura vers le fond de la grotte et, elle 



 
 

 
 

4 

aperçut avec émerveillement quelque chose sur le 
mur, au-dessus d’elle. « Regarde, papa, des bœufs 
», dit-elle. C’étaient en fait des bisons. Elle venait 
de faire l’une des plus grandes découvertes de 
tous les temps en matière d’art préhistorique. Les 
superbes peintures de la grotte d’Altamira, de plus 
de 25 000 à 35 000 ans d’âge, constituaient une 
découverte tellement inouïe qu’il fallut attendre 
vingt-deux ans pour que leur authenticité soit 
reconnue. Pendant quatre ans, Sautuola s’était 
trouvé à quelques pas d’un prodigieux trésor, mais 
il ne s’en était pas rendu compte, pour une simple 
raison : il avait oublié de porter son regard vers le 
haut. 
 
C’est l’un des thèmes récurrents du Tanakh : 
l’importance de regarder vers le haut. « Levez les 
regards vers les cieux et voyez ! Qui les a appelés 
à l’existence ? (Is. XL, 26). « Je lève les yeux vers 
les montagnes. De là me viendra le secours » dit le 
roi David dans le Psaume CXXI. Dans le 
Deutéronome, Moïse explique aux Hébreux que la 
terre promise ne ressemblera pas à la plaine du 
delta du Nil où l’eau est abondante et régulière. 
Ce sera une terre de monts et de vallées, 
entièrement dépendante d’une pluie imprévisible 
(Deut. XI, 10-11). Ce sera un paysage qui 
contraint les habitants à regarder vers le ciel. C’est 
ce que fit Moïse pour le peuple durant leur 
premier combat. Il leur enseigna à regarder vers le 
haut. 
 
Il n’existe aucune réalisation politique, sociale ou 
morale qui n’ait rencontré de redoutables 
obstacles : intérêts personnels à contrer, attitudes à 
changer, résistances à vaincre. Les problèmes 
surgissent dans l’immédiat, et l’éloignement de 

l’objectif ultime devient source de frustration. 
Toute entreprise collective ressemble à la conduite 
d’une nation dans le désert vers une destination 
qui semble toujours plus éloignée qu’elle ne 
l’avait semblé sur la carte. 
 
Ne considérer que les difficultés, c’est 
s’abandonner au désespoir. Le seul moyen de 
galvaniser les énergies, individuelles ou 
collectives, c’est de diriger son regard vers le 
haut, vers le lointain horizon de l’espoir. Le 
philosophe Ludwig Wittgenstein a dit un jour que 
son objectif était de « montrer à la mouche la 
sortie du piège ». La mouche est piégée dans la 
bouteille. Elle cherche une issue. À maintes 
reprises, elle se cogne contre le verre jusqu’à ce 
que, épuisée, elle meurt. Pourtant, la bouteille est 
restée ouverte tout le temps. La seule chose que la 
mouche oublie de faire, c’est de regarder vers le 
haut. Comme nous parfois. 
 
C’est le rôle d’un dirigeant de déléguer des 
pouvoirs, mais il doit aussi être source 
d’inspiration. C’est ce que fit Moïse lorsque, au 
sommet de la montagne, face au peuple, il leva les 
mains et son bâton vers le ciel. Le peuple sut alors 
qu’il pouvait vaincre. « Ni par la puissance, ni par 
la force, mais bien par Mon esprit ! » dit le 
prophète (Zacharie IV, 6). L’histoire juive est 
émaillée de variations sur ce thème. 
 
Un petit peuple qui, face aux difficultés, continue 
à regarder vers le haut,  remportera des victoires 
éclatantes et réalisera des merveilles.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


