
 
 
1 

  

  

  

  

 

 

 

Благодарим семью Шиммель за щедрую спонсорскую поддержку цикла Covenant & Conversation, посвященного памяти Гарри (Хаима) Шиммеля. “Я влюбился 
в Тору рабби Хаима Шиммеля, едва она впервые попала мне в руки. Ее цель - поведать не только о той истине, которая лежит на  поверхности, но и о ее 
взаимосвязи с более глубокой, заветной истиной. Он и его замечательная жена Анна, прожившие вместе 60 лет, вместе  построили жизнь, которая была 

посвящена любви - любви к семье, к  общине и к Торе Эта необыкновенная супружеская пара неизмеримо растрогала меня, подавая пример того, как нужно 
жить.” – Рабби Сакс 

 

 

БО               ПЕРЕВОД С АНГЛИЙСКОГО СВЕТЛАНЫ СИЛАКОВОЙ 
 

Защитники свободы 
 

«Сыну своему в тот день скажи: 
“Вот ради чего сотворил со мной Г-
сподь [чудеса], когда я уходил из 
Египта, обретя свободу”» . 

 
Настал тот миг, которого они 

дожидались более двухсот лет. Сыны 
Израиля, обращенные в рабство в 
Египте, вот-вот обретут свободу. Все 
десять казней обрушились на Египет. 
Наш народ давно понял, что значат 
эти события, а фараон догадался 
последним. Б-г встал на сторону 
свободы и человеческого 
достоинства. Невозможно, какой бы 
сильной ни была ваша полиция и 
армия, построить государство на 
порабощении одних людей ради 
выгоды других. Против вас ополчится 
сама история, как ополчилась против 
всех тираний на памяти 
человечества.  

 
И вот час пробил. Освобождение 

сынов Израиля не за горами. Их 
лидер, Моше, собрал их и готовится 
произнести речь. О чем он будет 

говорить на этом судьбоносном 
перепутье, в момент зарождения 
народа? Вариантов много.  

 
Моше мог бы упомянуть о свободе: 

оковы разбиты, рабству конец. Или о 
стране, куда они вот-вот 
направятся, — «земле, источающей 
молоко и мед». Или о более мрачных 
вещах: о предстоящем пути, 
поджидающих опасностях, ведь, как 
выразился Нельсон Мандела, «до 
свободы еще шагать и шагать». Любая 
из этих тем годилась для речи 
великого лидера, предвосхищающего 
исторический момент в судьбе 
Израиля. 

 
Но все это Моше не упомянул. Он 

говорил о другом: о детях, об 
отдаленном будущем, о долге 
передать память о событиях новым, 
еще не рожденным поколениям. В 
нашей недельной главе Моше 
обращается к этой теме трижды:  



 
 

 
 

2 

«Когда спросят вас ваши дети: “Что 
это за служение у вас?” — ответьте 
им...» (Шмот, 12:26–27). 

 
«Сыну своему в тот день скажи: 

“Вот ради чего сотворил со мной Г-
сподь [чудеса], когда я уходил из 
Египта, обретя свободу!”» (Шмот, 
13:8).  

 
«Если завтра твой сын спросит 

тебя: “Что это значит?” — то ответь 
ему...» (Шмот, 13:14).  

 
Итак, накануне освобождения сыны 

Израиля услышали от Моше, что 
обязаны стать народом педагогов. 
Потому-то Моше не просто великий, 
но уникальный лидер. Тора учит нас, 
что свободу завоевывают не в битвах 
с оружием в руках, не на 
политической арене, не в 
отечественных или международных 
судебных инстанциях, а во 
внутреннем мире людей, развивая их 
мышление и волю.  

 
Чтобы защитить страну, вам 

необходима армия. Но чтобы 
защитить свободное общество, вам 
необходимы школы. Необходимы 
семьи и система образования, чтобы 
идеалы передавались из поколения в 
поколение, никогда не утрачивались, 
не сгорали в огне отчаяния, не 
размывались. Так евреи стали 
народом, чья страсть — образование, 
чьими цитаделями служат школы, и 
чьими величайшими героями 
становятся учителя.  

 
И вот результат: ко времени 

разрушения Второго храма евреи 
создали первую в мире систему 
всеобщего обязательного 
образования, которая 
финансировалась из средств общины: 

«Воистину, да будет помянут 
добром сей муж, по имени Йеошуа 
бен Гамла, ибо если бы не он —
 забылась бы Тора в Израиле. Сначала 
тот, у кого был отец, учился у него 
Торе, а тот, у кого не было отца, не 
учился Торе <...> Затем постановили, 
что учителя детей будут находиться в 
Иерусалиме <...> Но и тогда [лишь 
ребенок], у которого был отец, — отец 
приводил [в Иерусалим], и тот 
учился; а тот, у кого не было отца, —
 не прибывал [в Иерусалим] и не 
учился. Тогда постановили, что 
учителя детей будут находиться в 
каждом округе и что все юноши будут 
начинать [учиться у них] с 
шестнадцати или с семнадцати лет. 
[Так и сделали], но всякий, на кого 
гневался учитель, возмущался и 
уходил. [Так было], пока не пришел 
Йеошуа бен Гамла и не постановил, 
чтобы учителя детей были в каждой 
области, в каждом городе и селении и 
чтобы начинали [учиться] в шесть 
или семь лет»»  (Бава батра, 21а). 

 
Для сравнения, в Англии, 

например, всеобщее обязательное 
образование ввели в 1870 году.  

 
Мудрецы Талмуда считали учебу 

чрезвычайно серьезным делом. 
Судите сами по двум 
нижеследующим отрывкам:  

 
«Если какой-то город не обеспечил 

обучение детей, то на жителей города 
накладывают запрет, пока они не 
возьмут учителей на работу. Если 
жители упорно пренебрегают этой 
обязанностью, то город подвергается 
отлучению: ведь мир держится 
только благодаря заслуге, даруемой за 
лепет школьников»  (Маймонид, 
Законы об изучении Торы, 2:1). 



 
 

 
 

3 

«Рабби Йеуда а-Наси поручил рабби 
Хие, рабби Исси и рабби Ами побывать 
во всех городах Израиля и везде 
поставить учителей. Они прибыли в 
один город, где вообще не было 
учителей. Тогда они сказали 
жителям: “Приведите нам 
защитников города”. Те привели 
городских стражников. 
Законоучители сказали: “Это не 
защитники города, а его 
разрушители”. “Кто же тогда его 
защитники?” — спросили жители. 
“Учителя”, — ответили 
законоучители» (Иерусалимский 
Талмуд, Хагига, 1:6). 

 
Ни одна религия не ценит 

образование так, как ценит иуда­изм. 
Ни одна религия не ставит его на 
столь высокую ступень среди 
основных задач общества. Израиль с 
самого начала понимал, что свободу 
невозможно обрести, просто издавая 
законы, и невозможно сохранить, 
опираясь только на политические 
структуры. Американский судья 
Лернед Хенд когда-то заметил: 
«Свобода живет в людских сердцах, а 
когда она в них умирает, ее не спасут 
ни конституция, ни закон, ни суд».  

 
Эту же истину мудрецы Талмуда 

чеканно изложили в весьма 
примечательном толковании Торы, 
основываясь на стихе о скрижалях, 
полученных Моше на Синае: «Эти 
скрижали были деянием Б-га, а 
письмена [на них] — письменами Б-
га, начертанными на скрижалях» 
(Шмот, 32:16). 

 
Мудрецы истолковали его на свой 

лад: «Читай не “харут” 
(“начертанные”), а “херут” 
(“свобода”), потому что свободен 

только тот, кто занят изучением 
Торы»  (Мишна, Авот, 6:2). 
Они подразумевали: если закон 

оставил глубокий отпечаток в 
сердцах людей, всего народа, то его 
будут исполнять по собственному 
почину, без вмешательства полиции. 
Обладать подлинной свободой 
(херут) — это уметь контролировать 
свои действия, не нуждаясь в 
контроле со стороны других людей. 
Если не наложить на себя 
добровольно кодекс морально-
этических ограничений, свобода 
выродится во вседозволенность, а 
общество погрязнет в борьбе 
непримиримо конкурирующих 
инстинктов и желаний. 

 
Эту идею, влекущую за собой 

судьбоносные последствия, первым 
сформулировал именно Моше, в 
нашей недельной главе, обращаясь к 
собранию сынов Израиля. По сути, он 
объяснял им, что свобода — не просто 
момент политического триумфа. Это 
непрерывная работа, столетие за 
столетием, — обучение тех, кто 
придет нам на смену, чтобы они 
знали о борьбе наших предков и ее 
целях. Иначе есть риск, что моей 
свободой пожертвуют ради вашей, 
либо, наоборот, моя свобода будет 
приобретена ценой порабощения 
другого. Потому-то мы по сей день 
едим на Песах мацу, пресный хлеб 
мучений, и вкушаем марор, горькие 
травы рабства, — чтобы помнить 
едкий вкус мучений и никогда не 
поддаваться соблазну мучить других.  

 
Согласно древнейшей и самой 

трагической исторической 
закономерности, империи, которые 
некогда возвышались над миром, 
подобно Колоссу Родосскому , рано 
или поздно хиреют и исчезают. 



 
 

 
 

4 

Свобода перерождается в 
индивидуализм («Каждый делал то, 
что казалось ему правильным», 
Шофтим, 21:25), индивидуализм 
порождает хаос, хаос навевает тоску 
по порядку, а тоска по порядку 
порождает новую тиранию, которая 
навязывает свою волю насильно. 
Благодаря Торе евреи никогда не 
забывали, что свобода —
 непрекращающийся 
образовательный процесс, который 
родители, учителя, семья и школа 
осуществляют совместно, участвуя 

на равных в диалоге между 
поколениями. 
Учеба (Талмуд Тора) — первооснова 

иудаизма, гарантия сохранности 
нашего наследия и осуществления 
наших надежд. Вот почему традиция, 
воздавая Моше величайший почет, 
назвала его не «наш герой», «наш 
пророк» или «наш царь», а попросту 
Моше-рабейну, «Моше, наш 
учитель». Ведь именно сфера 
образования — своего рода поле 
битвы, где решается, будет ли наше 
общество добропорядочным.

 

 


