
 1 

 
Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel für ihre großzügige Unterstützung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel. 

„Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergründige Wahrheit ab, sondern auch auf deren 
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er über 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft 

und der Tora gewidmet war. Ein außergewöhnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens über alle Maßen bewegt hat.“ – Rabbi Sacks 
 

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"l innerhalb der 
deutschsprachigen jüdischen Welt verbreiten zu können. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jüdische Werte mit zeitgenössischen und 

gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verknüpfen. 
 

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters ermöglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der 
Tora in den Alltag einzubinden. 

 

 
 

Bo                  Übersetzt von Rabbiner D. Kern 

Die Verteidigung der Freiheit 
 

„Und du sollst deinem Kind an 
jenem Tag erklären: ‚Das ist um 
dessen willen, was Gott für mich 
getan hat, als ich aus Ägypten 
auszog‘“ (Exod. 13:8) 
 

Es war der Moment, auf den sie mehr 
als zweihundert Jahre lang gewartet 
hatten. Die Israeliten, die als Sklaven in 
Ägypten lebten, standen kurz davor, 
ihre Freiheit zu erlangen. Zehn Plagen 
hatten das Land getroffen. Das Volk 
begriff es zuerst, der Pharao zuletzt. 
Gott stand auf der Seite der Freiheit 
und der Menschenwürde. Man kann 
kein Volk aufbauen – wie stark Polizei 
und Armee auch sein mögen –, indem 
man einige zum Nutzen anderer 
versklavt. Die Geschichte wird sich 
dagegen wenden, wie sie sich gegen 
jede Tyrannei gewandt hat, die der 
Menschheit bekannt ist. 

Und nun war die Zeit gekommen. Die 
Israeliten standen kurz vor ihrer 
Befreiung. Moses, ihr Anführer, 
versammelte sie und bereitete sich 
darauf vor, zu ihnen zu sprechen. 

Worüber würde er an diesem 
schicksalhaften Wendepunkt, der 
Geburt eines Volkes, sprechen? Er hätte 
über vieles sprechen können. Er hätte 
von Freiheit reden können, vom 
Sprengen ihrer Ketten und vom Ende 
der Sklaverei. Er hätte von dem Ziel 
sprechen können, zu dem sie 
unterwegs waren: dem „Land, in dem 
Milch und Honig fließen“. Er hätte aber 
auch ein ernsteres, düsteres Thema 
wählen können: den Weg, der vor ihnen 
lag, die Gefahren, denen sie begegnen 
würden – das, was Nelson Mandela 
„den langen Weg zur Freiheit“ nannte. 
Jedes dieser Themen wäre eine Rede 
eines großen Anführers gewesen, der 
einen historischen Moment im 
Schicksal Israels spürte. 

Moses tat nichts davon. Stattdessen 
sprach er über Kinder, die ferne 
Zukunft und die Pflicht, die Erinnerung 
an noch nicht geborene Generationen 
weiterzugeben. In der Parascha dieser 
Woche kehrt er dreimal zu diesem 
Thema zurück: 



 2 

„Und wenn eure Kinder euch 
fragen: ‚Was bedeutet euch diese 
Zeremonie?‘, dann sagt ihnen …“ 
(Exod. 12:26-27). 
 
„An jenem Tag sollst du deinem 
Kind erklären: ‚Das ist um dessen 
willen, was Gott für mich getan 
hat, als ich aus Ägypten zog‘“ 
(Exod. 13:8). 
 
„Und wenn dich in Zukunft dein 
Kind fragt: ‚Was bedeutet das?‘, 
dann sollst du ihm antworten …“ 
(Exod. 13:14). 

 
Kurz bevor sie ihre Freiheit erlangten, 
wurde den Israeliten gesagt, dass sie 
ein Volk von Erziehern werden 
müssten. Das machte Moses zu einer 
einzigartigen Führungspersönlichkeit. 
Die Tora lehrt, dass Freiheit nicht auf 
dem Schlachtfeld, in der politischen 
Arena oder vor nationalen oder 
internationalen Gerichten errungen 
wird, sondern in der menschlichen 
Vorstellungskraft und im Willen. Um 
ein Land zu verteidigen, braucht man 
eine Armee. Um jedoch eine freie 
Gesellschaft zu verteidigen, braucht 
man Schulen. Man braucht Familien 
und ein Bildungssystem, in dem Ideale 
von einer Generation zur nächsten 
weitergegeben werden, ohne je 
verloren zu gehen, in Vergessenheit zu 
geraten oder zu verblassen. So wurden 
die Juden zu einem Volk, dessen 
Leidenschaft die Bildung war, dessen 
Festungen Schulen waren und Lehrer 
seine Helden. 
 
Das Ergebnis war, dass die Juden zum 
Zeitpunkt der Zerstörung des Zweiten 
Tempels bereits das weltweit erste 
System allgemeiner, verpflichtender 
Bildung aufgebaut hatten, das aus 
öffentlichen Mitteln finanziert wurde: 

„Gedenkt zum Guten des Mannes 
Josua Ben Gamla, denn ohne ihn 
wäre die Tora in Israel in 
Vergessenheit geraten. 
Ursprünglich wurde jedes Kind 
vom eigenen Vater unterrichtet, 
doch dabei blieben Waisen 
ungebildet    ... Dann beschloss 
man, in Jerusalem Lehrer für 
Kinder einzusetzen ... Ein Vater 
(der außerhalb der Stadt wohnte) 
brachte sein Kind dorthin, um es 
unterrichten zu lassen. Doch 
Waisenkinder blieben weiterhin 
ohne Unterricht. Danach 
beschloss man, in jedem Bezirk 
Lehrer einzusetzen, denen 
Jungen im Alter von sechzehn 
und siebzehn Jahren anvertraut 
wurden. Sobald jedoch der Lehrer 
zornig auf einen Schüler wurde, 
rebellierte dieser und ging fort. 
Schließlich kam Josua Ben Gamla 
und setzte durch, dass in jeder 
Provinz und in jeder Stadt Lehrer 
eingesetzt würden und dass 
ihnen Kinder ab sechs oder 
sieben Jahren anvertraut 
würden“ (Baba Batra 21a). 

 
Im Gegensatz dazu führte England die 
allgemeine Schulpflicht erst im Jahr 
1870 ein. Wie ernst die Weisen Bildung 
nahmen, zeigt sich an den folgenden 
zwei Textstellen: 
 

„Hat eine Stadt keine Vorsorge 
für die Erziehung der Jugend 
getroffen, werden ihre 
Einwohner unter Bann gestellt, 
bis Lehrer angestellt worden 
sind. Vernachlässigen sie diese 
Pflicht weiterhin, wird die Stadt 
exkommuniziert, denn die Welt 
besteht nur dank des Atems der 



 3 

Schulkinder“ (Maimonides, 
Hilchot Talmud Tora 2:1). 

„Rabbi Juda Hanassi sandte 
Rabbi Chija, Rabbi Issi und Rabbi 
Ami auf eine Mission durch die 
Städte Israels, um überall Lehrer 
einzusetzen. Sie kamen in eine 
Stadt, in der es keine Lehrer gab. 
Sie sagten zu den Einwohnern: 
‚Bringt uns die Verteidiger der 
Stadt.‘ Da brachten sie ihnen die 
Militärwache. Die Rabbiner 
sagten: ‚Das sind nicht die 
Beschützer der Stadt, sondern 
ihre Zerstörer.‘ ‚Wer sind dann 
die Beschützer?‘, fragten die 
Einwohner. Sie antworteten: ‚Die 
Lehrer‘“ (Jerusalemer Talmud, 
Chagiga 1:6). 

Keine andere Religion hat dem Studium 
einen höheren Stellenwert eingeräumt. 
Keine hat ihm einen höheren Platz in 
der Rangordnung gemeinschaftlicher 
Prioritäten eingeräumt. Von Anfang an 
wusste Israel, dass Freiheit nicht durch 
Gesetzgebung geschaffen werden kann 
und auch nicht allein durch politische 
Strukturen erhalten bleibt. Wie der 
amerikanische Richter und 
Rechtsgelehrte Learned Hand es 
ausdrückte: „Freiheit liegt in den 
Herzen von Männern und Frauen; wenn 
sie dort stirbt, können keine 
Verfassung, kein Gesetz und kein 
Gericht sie retten.“ Das ist die 
Wahrheit, die in einer 
bemerkenswerten Auslegung der 
Weisen auf den Punkt gebracht wird. 
Sie stützten sich dabei auf den 
folgenden Vers über die Tafeln, die 
Mose am Sinai erhielt: 

„Die Tafeln waren Gottes Werk, 
und die Schrift war Gottes 

Schrift, eingemeißelt [charut] in 
die Tafeln“ (Exod. 32:16). 

Sie deuteten ihn so: 

„Lies nicht charut, ‚eingemeißelt‘, 
sondern Cherut, ‚Freiheit‘, denn 
nur der ist wirklich frei, der sich 
mit dem Studium der Tora 
beschäftigt.“ (Sprüche der Väter 
6:2). 

Damit war gemeint: Wenn das Gesetz in 
die Herzen der Menschen eingegraben 
ist, muss es nicht durch die Polizei 
durchgesetzt werden. Wahre Freiheit, 
Cherut, bedeutet, sich selbst zu 
beherrschen, ohne von anderen 
beherrscht werden zu müssen. Ohne die 
freiwillige Akzeptanz eines Kodex 
moralischer und ethischer 
Selbstbeschränkungen artet Freiheit in 
Zügellosigkeit aus und die Gesellschaft 
wird zu einem Schlachtfeld 
widerstreitender Triebe und Begierden. 

Diese Idee, die schicksalhafte 
Konsequenzen hat, wurde zuerst von 
Moses in der Parascha dieser Woche 
ausgesprochen, als er sich an die 
versammelten Israeliten richtete. Er 
sagte ihnen, dass Freiheit mehr ist als ein 
Moment politischen Triumphs. Sie ist ein 
ständiges Bemühen durch die Zeiten 
hindurch, den kommenden Generationen 
von den Kämpfen unserer Vorfahren zu 
erzählen und ihnen die Gründe dafür zu 
erklären, damit meine Freiheit niemals 
deiner geopfert wird oder um den Preis 
der Freiheit eines anderen erkauft wird. 
Darum essen wir bis heute an Pessach 
Matze, das ungesäuerte Brot der 
Bedrängnis, und kosten Maror, die 
bitteren Kräuter der Sklaverei, um uns an 
den scharfen Geschmack der Bedrängnis 
zu erinnern und um niemals der 
Versuchung zu erliegen, andere zu 
bedrängen. 



 4 

Das älteste und tragischste Phänomen 
der Geschichte ist, dass Imperien, die 
einst wie Kolosse über die Welt 
hinwegschritten, am Ende verfielen und 
verschwanden. Freiheit mündet in 
Individualismus („Jeder tat, was in 
seinen Augen recht war“, Richter 21:25), 
Individualismus führt zu Chaos, Chaos 
wird zur Suche nach Ordnung – und 
diese Suche mündet in einer neuen 
Tyrannei, die ihren Willen mit Gewalt 
durchsetzt. Was die Juden dank der Tora 
nie vergaßen, ist, dass Freiheit eine 
stetige Bildungsaufgabe ist, an der 
Eltern, Lehrer, Häuser und Schulen als 

Partner im Dialog zwischen den 
Generationen gemeinsam beteiligt sind. 

Lernen, also Talmud Tora, ist das 
eigentliche Fundament des Judentums 
und Hüter unseres Erbes und unserer 
Hoffnung. Darum bezeichnete die 
Tradition Moses, als sie ihm die größte 
Ehre erwies, nicht als „unseren Helden“, 
„unseren Propheten“ oder „unseren 
König“. Sie nannte ihn schlicht Mosche 
Rabbenu, „Moses, unser Lehrer“. Denn 
auf dem Feld der Bildung wird der Kampf 
um eine gute Gesellschaft gewonnen 
oder verloren.

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fragen für den Schabbat-Tisch 

1. Was meinen wir, wenn wir sagen, dass Freiheit nicht nur errungen, sondern auch gelehrt 

werden muss? 

2. Wie kann das Vergessen der Vergangenheit zum Verlust der Freiheit führen? 

3. Was ist der Unterschied zwischen Freiheit und „tun, was man will“? 


