
 
 
1 

 

 

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a 
la memoria de Harry (Jaim) Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré 

por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades superficiales, sino también en su conexión con una 
verdad más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 años, han construido 

una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha 
conmovido más allá de toda medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

Bo                                                                       Traductor: Abraham Maravankin 
 

La defensa de la libertad
"Y explicarás a tu hijo en ese día: 
'Es por lo que el Señor hizo por 
mí cuando salí libre de Egipto'." 
(Éx. 13:8) 

Era el momento que habían estado 
esperando durante más de doscientos 
años. Los israelitas, esclavos en Egipto, 
estaban a punto de quedar en libertad. 
Diez plagas habían golpeado al país. El 
pueblo fue el primero en comprenderlo; 
el faraón, el último. Dios estaba del lado 
de la libertad y de la dignidad humana. 
No se puede construir una nación, por 
fuerte que sea su policía y su ejército, 
esclavizando a algunos para el beneficio 
de otros. La historia se volverá contra ti, 
como se ha vuelto contra toda tiranía 
conocida por la humanidad. 

Y ahora había llegado el momento. Los 
israelitas estaban al borde de su 
liberación. Moshé, su líder, los reunió y 
se preparó para dirigirse a ellos. ¿De qué 

hablaría en esta coyuntura decisiva, el 
nacimiento de un pueblo? Podría haber 
hablado de muchas cosas. Podría haber 
hablado de la libertad, de la ruptura de 
sus cadenas y del fin de la esclavitud. 
Podría haber hablado del destino hacia 
el cual estaban a punto de viajar, la 
"tierra que mana leche y miel". O podría 
haber elegido un tema más sombrio: el 
camino que tenían por delante, los 
peligros que enfrentarían – lo que 
Nelson Mandela llamó "el largo camino 
hacia la libertad". Cualquiera de estos 
habría sido el discurso de un gran líder 
consciente de un momento histórico en 
el destino de Israel. 

Moshé no hizo ninguna de estas cosas. 
En cambio, habló de los niños, del 
futuro lejano y del deber de transmitir 
la memoria a generaciones aún no 
nacidas. Tres veces en la sidrá de esta 
semana vuelve sobre el tema: 



 
 

 
 

2 

"Y cuando vuestros hijos os 
pregunten: '¿Qué significa este 
rito?', diréis..." (Éx. 12:26-27) 

"Y explicarás a tu hijo en ese día: 
'Es por lo que el Señor hizo por 
mí cuando salí libre de Egipto'." 
(Éx. 13:8) 

"Y cuando, en el futuro, tu hijo 
te pregunte diciendo: '¿Qué 
significa esto?', le 
responderás..." (Éx. 13:14) 

A punto de alcanzar su libertad, se les 
dijo a los israelitas que debían 
convertirse en una nación de 
educadores. Eso es lo que hizo de 
Moshé no solo un gran líder, sino uno 
único. Lo que la Torá enseña es que la 
libertad no se gana en el campo de 
batalla, ni en la arena política, ni en los 
tribunales, nacionales o 
internacionales, sino en la imaginación 
y la voluntad humanas. Para defender 
un país se necesita un ejército. Pero 
para defender una sociedad libre se 
necesitan escuelas. Se necesitan 
familias y un sistema educativo en el 
que los ideales se transmitan de una 
generación a la siguiente, y nunca se 
pierdan, ni se abandonen, ni se 
oscurezcan. Así, los judíos se 
convirtieron en el pueblo cuya pasión 
era la educación, cuyas ciudadelas eran 
las escuelas y cuyos héroes eran los 
maestros. 

El resultado fue que, para la época en 
que el Segundo Templo fue destruido, 
los judíos habían construido el primer 
sistema de educación obligatoria 
universal del mundo, financiado con 
fondos públicos: 

"Recuerda para bien al hombre 
Iehoshúa ben Gamla, porque de 
no ser por él la Torá habría sido 
olvidada de Israel. Al principio, 
un niño era enseñado por su 
padre, y como resultado los 
huérfanos quedaban sin 
educación. Entonces se resolvió 
que se designaran maestros de 
niños en Jerusalén, y un padre 
(que vivía fuera de la ciudad) 
traería allí a su hijo para que 
fuera enseñado, pero el 
huérfano seguía quedando sin 
instrucción. Luego se resolvió 
designar maestros en cada 
distrito, y se colocó bajo ellos a 
muchachos de dieciséis y 
diecisiete años; pero cada vez 
que el maestro se enojaba con un 
alumno, este se rebelaba y se 
iba. Finalmente vino Iehoshúa 
ben Gamla e instituyó que se 
designaran maestros en cada 
provincia y en cada ciudad, y que 
niños desde la edad de seis o 
siete años quedaran bajo su 
cuidado." (Baba Batra 21a) 

En contraste, Inglaterra no instituyó la 
educación obligatoria universal hasta 
1870. La seriedad con que los Sabios 
consideraban la educación puede 
medirse por los siguientes dos pasajes: 

"Si una ciudad no ha hecho 
provisión alguna para la 
educación de los jóvenes, sus 
habitantes son puestos bajo 
anatema hasta que se contraten 
maestros. Si persisten en 
descuidar este deber, la ciudad es 
excomulgada, pues el mundo 
sólo subsiste por el mérito del 
aliento de los niños que 



 
 

 
 

3 

estudian." (Maimónides, Hiljot 
Talmud Torá 2:1) 

"Rabí Iehudá el Príncipe envió a 
Rabí Jiyá, y a R. Isi y R. Ami, en 
misión por las ciudades de Israel 
para establecer maestros en cada 
lugar. Llegaron a una ciudad 
donde no había maestros. 
Dijeron a los habitantes: 
'Tráiganos a los defensores de la 
ciudad'. Les trajeron a la guardia 
militar. Los rabinos dijeron: 
'Estos no son los protectores de 
la ciudad sino sus destructores'. 
'¿Quiénes son entonces los 
protectores?', preguntaron los 
habitantes. Ellos respondieron: 
'Los maestros'." (Yerushalmi 
Jaguigá 1:6) 

Ninguna otra fe ha otorgado un valor 
más alto al estudio. Ninguna le ha dado 
un lugar más elevado en la escala de 
prioridades comunitarias. Desde el 
comienzo mismo, Israel supo que la 
libertad no puede ser creada por la 
legislación, ni puede sostenerse sólo 
mediante estructuras políticas. Como lo 
expresó el juez estadounidense Learned 
Hand: "La libertad reside en los 
corazones de los hombres y las mujeres; 
cuando muere allí, ninguna 
constitución, ninguna ley, ningún 
tribunal puede salvarla". Esa es la 
verdad que se resume en una notable 
exégesis de los Sabios. La basaron en el 
siguiente versículo acerca de las Tablas 
que Moshé recibió en el Sinaí: 

"Las Tablas eran obra de Dios, y 
la escritura era la escritura de 
Dios, grabada en las Tablas." (Éx. 
32:16) 

Ellos lo reinterpretan así: 

"No leas jarut, grabada, sino 
jerut, libertad, pues no hay nadie 
tan libre como quien se ocupa del 
estudio de la Torá." (Mishná 
Avot 6:2) 

Lo que querían decir es que si la ley está 
grabada en los corazones del pueblo, no 
necesita ser impuesta por la policía. La 
verdadera libertad – jerut – es la 
capacidad de controlarse a uno mismo 
sin tener que ser controlado por otros. 
Sin la aceptación voluntaria de un 
código de restricciones morales y 
éticas, la libertad se convierte en 
libertinaje y la sociedad misma en un 
campo de batalla de instintos y deseos 
en guerra. 

Esta idea, de consecuencias decisivas, 
fue articulada por primera vez por 
Moshé en la sidrá de esta semana, en 
sus palabras a los israelitas reunidos. 
Les estaba diciendo que la libertad es 
más que un momento de triunfo 
político. Es un esfuerzo constante, a lo 
largo de las generaciones, por enseñar a 
quienes vienen después de nosotros las 
luchas que libraron nuestros 
antepasados y por qué; para que mi 
libertad nunca sea sacrificada a la tuya, 
ni comprada al costo de la de otra 
persona. Por eso, hasta el día de hoy, en 
Pésaj comemos matzá, el pan ácimo de 
la aflicción, y probamos maror, las 
hierbas amargas de la esclavitud, para 
recordar el sabor punzante de la 
aflicción y no ser nunca tentados a 
afligir a otros. 

El fenómeno más antiguo y trágico de la 
historia es que los imperios, que alguna 
vez dominaron el angosto mundo como 



 
 

 
 

4 

un coloso, finalmente decaen y 
desaparecen. La libertad se convierte en 
individualismo ("cada uno hacía lo que 
le parecía bien a sus ojos", Jueces 
21:25), el individualismo se convierte en 
caos, el caos en la búsqueda de orden, y 
la búsqueda de orden en una nueva 
tiranía que impone su voluntad 
mediante la fuerza. Lo que los judíos 
nunca olvidaron, gracias a la Torá, es 
que la libertad es un esfuerzo educativo 
interminable en el que padres, 
maestros, hogares y escuelas son socios 
en el diálogo entre las generaciones. 

El aprendizaje – Talmud Torá – es el 
fundamento mismo del judaísmo, el 
guardián de nuestra herencia y de 
nuestra esperanza. Por eso, cuando la 
tradición confirió a Moshé el mayor de 
los honores, no lo llamó "nuestro 
héroe", "nuestro profeta" o "nuestro 
rey". Lo llamó, simplemente, Moshé 
Rabenu, Moshé nuestro maestro. 
Porque es en el ámbito de la educación 
donde la batalla por la buena sociedad 
se pierde o se gana.

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 

PREGUNTAS PARA LA MESA DE SHABAT   
1. ¿Qué queremos decir cuando afirmamos que la libertad debe ser 

enseñada, no sólo alcanzada? 

2. ¿Cómo puede el olvido del pasado conducir a la pérdida de la 

libertad? 

3. ¿Cuál es la diferencia entre libertad y "hacer lo que uno quiere"? 


