
 
Va’era 5776 / 2016 

1 

Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 

également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 
la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Bo               

 

L’École de la liberté

Tu donneras alors cette explication à ton fils : 
‘C’est dans cette vue que l’Éternel a agi en ma 
faveur quand je sortis d’Égypte’. » (Ex. XIII, 8)   
 
C’était le moment qu’ils attendaient depuis plus 
de deux cents ans. Les Hébreux, esclaves en 
Égypte, allaient être libérés. Dix plaies avaient 
frappé le pays. Les gens du peuple furent les 
premiers à comprendre ; Pharaon fut le dernier. 
Dieu était du côté de la liberté et de la dignité 
humaine. Vous ne pouvez pas construire une 
nation, si puissantes soient votre police et votre 
armée, en asservissant les uns au profit des autres. 
L’histoire se retournera contre vous, comme elle 
l’a fait contre chaque tyrannie exercée contre 
l’humanité.   
 
Le moment était venu. Les Hébreux étaient sur le 
point d’être libérés. Moïse leur dirigeant, les 
rassembla et se prépara à leur parler. Quels thèmes 
allait-il aborder en ce moment fatidique de la 
naissance d’un peuple ? Il aurait pu parler de bien 
des choses. De la liberté, de la brisure de leurs 
chaînes et de la fin de l’esclavage. Il aurait pu 
parler de la destination du voyage qu’ils allaient 
entreprendre, le « pays ruisselant de lait et de miel 
» (Ex. III, 17). Ou il aurait pu choisir un thème 
plus sombre : le périple qui les attendait, les 
dangers qu’ils allaient affronter : ce que Nelson 

Mandela appela « la longue marche vers la liberté. 
» N’importe lequel de ces thèmes aurait pu faire 
partie intégrante du discours d’un grand dirigeant 
conscient du moment historique dans la destinée 
d’Israël.  
 
Moïse n’aborda aucun de ces thèmes. Il parla des 
enfants, de l’avenir lointain et du devoir de 
transmettre la mémoire du passé aux générations à 
naître. À trois reprises dans la parasha de Bo, il 
revient sur ce thème : 
 

Quand vous serez arrivés dans le pays que 
le Seigneur vous donne, comme Il vous l’a 
promis, vous conserverez ce rite. Alors 
quand vos enfants vous demanderont : « 
que signifie pour vous ce rite ? » Vous 
répondrez :  « C’est le sacrifice de la 
Pâque en l’honneur de l’Éternel qui 
épargna les demeures des Hébreux en 
Égypte, alors qu’il frappa les Égyptiens et 
voulut préserver nos familles. » (Ex. XII, 
26-27)   
 
Tu donneras alors cette explication à ton 
fils : « C’est dans cette vue que l’Éternel a 
agi en ma faveur, quand je sortis d’Égypte 
». (Ex. XIII, 8)   
 



 
 

 
 

2 

Et lorsque ton fils, un jour te 
questionnera en disant : « qu’est-ce 
que cela ? », tu lui répondras : « 
D’une main toute puissante, 
l’Éternel nous a fait sortir 
d’Égypte, d’une maison 
d’esclavage. »   

 
Sur le point de recouvrer leur liberté, les 
Hébreux sont investis de la mission de 
devenir une nation d’éducateurs. C’est ce 
qui fait de Moïse non seulement un grand 
dirigeant, mais un dirigeant unique en son 
genre. Ce que la Torah enseigne, c’est que 
la liberté se conquiert, non pas sur le 
champ de bataille, non pas dans l’arène 
politique, ni dans les tribunaux, nationaux 
ou internationaux, mais dans l’imagination 
et la volonté des hommes. Pour défendre 
un pays, il faut une armée. Mais pour 
défendre une société libre, il faut des 
écoles. Il faut des familles et un système 
éducatif dans lequel les idéaux se 
transmettent d’une génération à l’autre, 
sans jamais abandonner, désespérer ou 
sombrer dans l’amertume. On n’a jamais 
mieux compris la liberté. Il n’est pas 
difficile, disait Moïse, de recouvrer la 
liberté, mais la maintenir, c’est l’œuvre 
d’une centaine de générations. Oubliez-la 
et vous la perdez. 
 
La liberté nécessite trois institutions : des 
parents, une éducation et une mémoire. 
Vous devez parler à vos enfants de 
l’esclavage et du long périple vers la 
libération. Ils doivent chaque année goûter 
le pain de l’affliction et les herbes amères 
du travail servile. Ils doivent savoir à quoi 
ressemble l’oppression s’ils veulent la 
combattre le moment venu. Les Juifs sont 
ainsi devenus le peuple qui eut pour 
passion l’éducation, dont les citadelles 
furent les écoles et dont les héros étaient 
les enseignants. 
 
En sorte qu’à l’époque de la destruction du 
deuxième Temple, les Juifs avaient bâti le 
premier système au monde d’éducation 

 
1 Baba Batra 21a. 

obligatoire pour tous, payée sur les fonds 
publics : 
 

Souviens-toi bien de l’homme 
Yehoshoua ben Gamla sans lequel 
la Torah eut été oubliée par Israël. 
Au début, un enfant recevait 
l’enseignement de son père et, en 
conséquence, les orphelins 
demeuraient sans éducation. Il fut 
alors résolu que des maîtres d’école 
seraient nommés à Jérusalem, et 
qu’un père [qui vivait hors de la 
ville] y amènerait son enfant et 
ferait en sorte qu’il reçoive une 
éducation, mais l’orphelin 
demeurait privé de cours. Il fut 
alors décidé de nommer des 
maîtres dans chaque région, et les 
garçons âgés de seize et dix-sept 
ans leur seraient confiés ; mais si 
un maître était en colère contre un 
élève, il se rebellait et partait. 
Yehoshoua ben Gamla finit par 
établir que les maîtres seraient 
nommés dans chaque province et 
dans chaque ville, et que les 
enfants à partir de l’âge de six ou 
sept ans leur seraient confiés1. 
 

L’Angleterre, en revanche, n’institua 
l’éducation obligatoire pour tous qu’en 
1870. En Amérique, le Massachusetts 
donna l’exemple en 1852, et le Mississipi, 
en 1918, fut le dernier État à s’y 
conformer. L’importance accordée par les 
sages à l’éducation est illustrée par les 
deux passages suivants : 
 

Si une ville n’a rien prévu pour 
l’éducation des enfants, ses 
habitants seront mis au ban jusqu’à 
ce que des maîtres soient engagés. 
S’ils persistent à ignorer leurs 
obligations, la ville sera frappée 
d’anathème, car le monde ne 
subsiste que grâce au souffle des 
écoliers2. 
 

2 Rambam, Mishneh Torah, Hilkhot Talmud Torah 2:1. 



 
 

 
 

3 

Rabbi Yehouda, dit le Prince, envoya R. 
Hiyya, R. Issi et R. Ami en mission dans 
les villes d’Israël pour y nommer des 
maîtres d’école. Ils arrivèrent dans une 
ville sans maîtres d’école. Ils dirent aux 
habitants :  « Amenez-nous les défenseurs 
de la ville ». Ils présentèrent les soldats de 
la garde. Les rabbins dirent : « Ce ne sont 
pas les protecteurs de la ville,  mais ses 
destructeurs ». « Qui sont donc les 
protecteurs ? » demandèrent les habitants. 
Ils répondirent : « Les maîtres d’école3. » 
 
Aucune autre religion n’a attaché une plus 
grande valeur à l’étude. Aucune ne lui a 
accordé un tel rang dans l’échelle des 
priorités communautaires. Au tout début, 
Israël savait que la liberté ne peut être 
créée par la législation, ni garantie par les 
seules structures politiques. Comme l’a 
déclaré le juge américain Learned Hand : 
 

La liberté réside dans le cœur des 
hommes et des femmes ; 
lorsqu’elle y meurt, aucune 
constitution, aucune loi, aucun 
tribunal ne peut la sauver ; aucune 
constitution, aucune loi, aucun 
tribunal ne peut faire grand-chose 
pour l’aider. Quelle est donc cette 
liberté qui doit résider dans les 
cœurs des hommes et des femmes ? 
Ce n’est pas la volonté brute et 
débridée ; ce n’est pas la liberté 
d’agir à sa guise. Cela, c’est la 
négation de la liberté qui mène 
droit à sa suppression. Une société 
dans laquelle les hommes 
n’acceptent aucune entrave à leur 
liberté devient rapidement une 
société où la liberté est l’apanage 
de quelques barbares ; comme nous 
l’avons appris, pour notre plus 
grand malheur4. 

 
Telle est la vérité résumée dans la 
remarquable exégèse donnée par les sages. 
Ils se fondent sur le verset suivant qui 

 
3 Talmud Yeroushalmi, Haguiga, 1, 6. 
4 Discours à Central Park, New York, 21 mai 1944. 

traite des tables de la loi reçues par Moïse 
au Sinaï : 
 

Ces tables étaient l’ouvrage de 
Dieu ; et ces caractères, gravés 
[harout] sur les tables, étaient des 
caractères divins. (Ex. XXXII, 16) 
 

Ils le réinterprètent ainsi : 
 

Ne lis pas ‘harout, gravés, mais 
‘herout, liberté, car nul n’est plus 
libre que celui qui s’adonne à 
l’étude de la Torah5. 
 

Ce qu’ils entendaient, c’est que si la loi est 
gravée dans le cœur des hommes, son 
respect n’a pas besoin d’être imposé par la 
police. La véritable liberté – ‘herout – est 
la capacité à se contrôler soi-même sans 
avoir à être contrôlé par d’autres. Sans 
l’acceptation volontaire d’un code de 
contraintes morales et éthiques, la liberté 
devient licence, et la société un champ de 
bataille d’instincts et de pulsions 
contraires. 
 
Décisive dans ses implications, cette idée 
fut formulée pour la première fois par 
Moïse dans cette parasha, dans les propos 
qu’il adressa aux Hébreux rassemblés. Il 
leur expliqua que la liberté est bien autre 
chose qu’un moment de triomphe 
politique. Elle suppose un effort constant, 
au cours des âges, en vue d’enseigner à 
nos descendants les combats menés par 
nos ancêtres et les raisons de ces combats, 
afin que ma liberté ne soit jamais sacrifiée 
à la vôtre, ou acquise aux dépens d’autrui. 
C’est pourquoi, jusqu’à ce jour, à Pâque, 
nous mangeons de la matsa, le pain 
d’affliction non levé, et nous goûtons du 
maror, les herbes amères de l’esclavage, 
afin de nous rappeler l’âpre goût de 
l’affliction et n’être jamais tenté d’affliger 
son prochain. 
 

5 Mishna, Avot, 6, 2. 



 
 

 
 

4 

Le phénomène le plus ancien et le plus 
tragique de l’histoire, c’est que les empires 
qui ont autrefois dominé le monde comme 
un colosse, finirent par décliner et 
disparaître. La liberté se fait 
individualisme, « chacun faisant ce que 
bon lui semblait6 », l’individualisme 
devient chaos, le chaos se transforme en 
quête de l’ordre, laquelle devient une 
nouvelle tyrannie imposant sa volonté par 
la force. Ce que, grâce à la Torah, les Juifs 
n’ont jamais oublié, c’est que la liberté est 
un incessant effort d’éducation auquel 
parents, enseignants, la maison et l’école 
sont partie prenante et partenaires dans le 

dialogue entre les générations. L’étude, le 
talmud Torah, est le fondement même du 
judaïsme, le gardien de notre héritage et de 
notre espoir. C’est pourquoi, lorsque la 
tradition décerne à Moïse le plus grand 
honneur, elle ne l’appelle pas « notre héros 
», « notre prophète » ou « notre roi ». Elle 
l’appelle, simplement, Moshé Rabbenou, 
Moïse notre maître. Car c’est dans le 
domaine de l’éducation que se perd ou se 
gagne le combat pour une société juste. 
 

 

 

 

 


