
 
 
1 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a la memoria de Harry (Jaim) 
Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades 
superficiales, sino también en su conexión con una verdad más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 años, han 
construido una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha conmovido más allá de toda 
medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

________________________________________________________________________________________________ 

Vaerá                                                                               Traductor: Abraham Maravankin 
 

De piojos y hombres 
El polvo de la tierra se convirtió en 
piojos por toda la tierra de Egipto. Los 
magos intentaron producir piojos con 
sus artes mágicas, pero no pudieron. 
Mientras tanto, los piojos infestaban 
por igual a personas y animales. 
“Esto”, dijeron los magos al Faraón, 
“es el dedo de Dios”. Pero el corazón 
del Faraón se endureció y – tal como el 
Señor había anunciado – no les hizo 
caso. (Éx. 8:12–15) 

Se ha prestado muy poca atención al uso del 
humor en la Torá. Su forma más importante 
es la sátira, utilizada para ridiculizar las 
pretensiones de los seres humanos que creen 
poder emular a Dios. Hay algo que hace reír a 
Dios – la visión de la humanidad intentando 
desafiar al cielo: 

Los reyes de la tierra se alzan, 
y los gobernantes conspiran juntos 
contra el Señor y contra Su ungido. 
“Rompamos nuestras cadenas”, dicen, 
“y deshagamonos de sus ataduras”. 
Él que habita en los cielos se ríe, 

Dios se burla de ellos. 
(Salmos 2:2-4) 

Hay un ejemplo maravilloso en la historia de 
la Torre de Babel. Los habitantes de la 
llanura de Shinar deciden construir una 
ciudad con una torre que “llegue hasta el 
cielo”. Se trata de un acto de desafío contra 
el orden de la naturaleza dado por Dios (“Los 
cielos son los cielos de Dios; la tierra se la ha 
dado a los hijos del hombre”). La Torá 
continúa diciendo: “Pero Dios descendió 
para ver la ciudad y la torre…” (Gén. 11:5). En 
la tierra, los constructores pensaban que su 
torre alcanzaría el cielo. Desde la perspectiva 
del cielo, sin embargo, era tan diminuta que 
Dios tuvo que “descender” para verla. 

La sátira es esencial para comprender al 
menos algunas de las plagas. Los egipcios 
adoraban a una multiplicidad de dioses, la 
mayoría de los cuales representaban fuerzas 
de la naturaleza. Mediante sus “artes 
secretas”, los magos creían poder controlar 
esas fuerzas. La magia es el equivalente, en 
una era de mito, a la tecnología en una era de 
ciencia. Una civilización que cree poder 
manipular a los dioses, cree del mismo modo 



 
 

 
 

2 

que puede ejercer coerción sobre los seres 
humanos. En una cultura así, el concepto de 
libertad es desconocido. 

Las plagas no estaban destinadas 
únicamente a castigar al Faraón y a su 
pueblo por el maltrato infligido a los 
israelitas, sino también a mostrarles la 
impotencia de los dioses en los que creían 
(“Ejecutaré actos de juicio contra todos los 
dioses de Egipto: Yo soy Dios”, Éx. 12:12). 
Esto explica la primera y la última de las 
nueve plagas previas a la muerte de los 
primogénitos. La primera involucró al Nilo. 
La novena fue la plaga de la oscuridad. El 
Nilo era adorado como la fuente de fertilidad 
en una región por lo demás desértica. El sol 
era considerado el mayor de los dioses, Re  (y 
el Faraón era tenido por su hijo). La 
oscuridad significó el eclipsamiento del sol, 
mostrando que incluso el mayor de los 
dioses egipcios no podía hacer nada frente al 
Dios verdadero. 

Lo que está en juego en esta confrontación es 
la diferencia entre el mito – en el que los 
dioses son meros poderes, que pueden ser 
dominados, aplacados o manipulados – y el 
monoteísmo bíblico, en el que la ética 
(justicia, compasión, dignidad humana) 
constituye el punto de encuentro entre Dios 
y la humanidad. Esa es la clave de las dos 
primeras plagas, ambas de las cuales 
remiten al comienzo de la persecución 
egipcia contra los israelitas: la matanza de 
los niños varones al nacer, primero a través 
de las parteras (aunque, gracias al sentido 
moral de Shifrá y Puá, esto fue frustrado) y 
luego arrojándolos al Nilo para que se 
ahogaran. 

Por eso, en la primera plaga, las aguas del río 
se convierten en sangre. El significado de la 
segunda, las ranas, habría sido 
inmediatamente evidente para los egipcios. 

Heqet, la diosa-rana, representaba a la 
partera que asistía a las mujeres en el parto. 
Ambas plagas son mensajes codificados que 
dicen: “Si utilizan el río y a las parteras – 
ambos normalmente asociados con la vida – 
para producir muerte, esas mismas fuerzas 
se volverán contra ustedes”. Un mensaje de 
enorme importancia está tomando forma: la 
realidad tiene una estructura ética. Si se usan 
con fines perversos, los poderes de la 
naturaleza se volverán contra el hombre, de 
modo que lo que él hace se le hará a él a su 
vez. Hay justicia en la historia. 

La respuesta de los egipcios a estas dos 
primeras plagas fue interpretarlas dentro de 
su propio marco de referencia. Las plagas, 
para ellos, eran formas de magia, no 
milagros. Para los magos del Faraón, Moshé 
y Aarón eran personas como ellos, que 
practicaban “artes secretas”. Por eso las 
replican: muestran que ellos también pueden 
convertir el agua en sangre y generar una 
horda de ranas. La ironía aquí está muy cerca 
de la superficie. Tan empeñados están los 
magos egipcios en demostrar que pueden 
hacer lo mismo que Moshé y Aarón, que no 
se dan cuenta de que, lejos de mejorar la 
situación para los egipcios, la están 
empeorando: más sangre, más ranas. 

Esto nos conduce a la tercera plaga, los 
piojos. Uno de los propósitos de esta plaga es 
producir un efecto que los magos no pueden 
replicar. Lo intentan. Fracasan. 
Inmediatamente concluyen: “Este es el dedo 
de Dios”. 

Esta es la primera aparición en la Torá de 
una idea – sorprendentemente persistente 
en el pensamiento religioso incluso hoy – 
llamada “el dios de los vacíos”. Según esta 
idea, un milagro es algo para lo cual todavía 
no podemos encontrar una explicación 



 
 

 
 

3 

científica. La ciencia es natural; la religión es 
sobrenatural. 

Un “acto de Dios” es algo que no podemos 
explicar racionalmente. Aquello que los 
magos (o los tecnócratas) no pueden 
reproducir debe ser el resultado de una 
intervención divina. Esto conduce 
inevitablemente a la conclusión de que 
religión y ciencia están enfrentadas. Cuanto 
más podemos explicar científicamente o 
controlar tecnológicamente, menos 
necesidad tenemos de fe. A medida que el 
alcance de la ciencia se expande, el lugar de 
Dios se reduce progresivamente hasta 
desaparecer. 

Lo que la Torá sugiere es que este es un 
modo de pensamiento pagano, no judío. Los 
egipcios admitieron que Moshé y Aarón eran 
verdaderos profetas cuando realizaron 
prodigios más allá del alcance de su propia 
magia. Pero no es por eso que creemos en 
Moshé y Aarón. En este punto, Maimónides 
es inequívoco: 

Israel no creyó en Moshé, nuestro 
maestro, a causa de los signos que 
realizó. Cuando la fe se fundamenta en 
signos, siempre permanece una duda 
latente de que esos signos puedan 
haber sido realizados con la ayuda de 
artes ocultas y hechicería. Todos los 
signos que Moshé realizó en el desierto 
los hizo porque eran necesarios, no 
para autenticar su condición de 
profeta… Cuando necesitábamos 
alimento, hizo descender el maná. 
Cuando el pueblo tuvo sed, hendió la 
roca. Cuando los partidarios de Koraj 
negaron su autoridad, la tierra los 
tragó. Y así con todos los demás signos. 
¿Cuáles fueron entonces los 
fundamentos de nuestra fe en él? La 
Revelación en el Sinaí, que vimos con 

nuestros propios ojos y oímos con 
nuestros propios oídos… 
(Hiljot Iesodei haTorá 8:1) 

La manera principal en que encontramos a 
Dios no es a través de milagros, sino a través 
de Su palabra – la revelación – la Torá – que 
es la constitución del pueblo judío como 
nación bajo la soberanía de Dios. 
Ciertamente, Dios está en los 
acontecimientos que, al parecer, desafían a 
la naturaleza y que llamamos milagros. Pero 
también está en la propia naturaleza. La 
ciencia no desplaza a Dios: revela, de 
maneras cada vez más intrincadas y 
maravillosas, el diseño que hay en la 
naturaleza misma. Lejos de disminuir 
nuestro sentido religioso, la ciencia – bien 
entendida – debería ampliarlo, 
enseñándonos a ver: “¡Cuán grandes son Tus 
obras, Dios; todas las hiciste con sabiduría!”. 
Por encima de todo, Dios se encuentra en la 
Voz oída en el Sinaí, que nos enseña cómo 
construir una sociedad que sea lo opuesto a 
Egipto: una en la que unos pocos no 
esclavicen a muchos, ni los extranjeros sean 
maltratados. 

El mejor argumento contra el mundo del 
Antiguo Egipto fue el humor divino. Los 
sacerdotes y magos de los cultos que 
pensaban que podían controlar el sol y el 
Nilo descubrieron que ni siquiera podían 
producir un piojo. Faraones como Ramsés II 
demostraban su estatus cuasi divino creando 
una arquitectura monumental: los grandes 
templos, palacios y pirámides cuya 
inmensidad parecía dar testimonio de una 
grandeza divina – la Guemará explica que la 
magia egipcia no podía operar con cosas muy 
pequeñas. Dios se burla de ellos revelando Su 
Presencia en las criaturas más diminutas. 
“Les mostraré el temor en un puñado de 
polvo”, escribió el poeta T. S. Eliot. 



 
 

 
 

4 

Lo que los magos egipcios – y sus sucesores 
contemporáneos – no comprendieron es que 
el poder sobre la naturaleza no es un fin en sí 
mismo, sino únicamente el medio para fines 
éticos. Los piojos fueron la broma de Dios a 
expensas de los magos que creían que, porque 
controlaban las fuerzas de la naturaleza, eran 

los dueños del destino humano. Estaban 
equivocados. La fe no es meramente la 
creencia en lo sobrenatural. Es la capacidad 
de oír el llamado del Autor del Ser, de ser 
libres de tal modo que respetemos la libertad 
y la dignidad de los demás.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Preguntas Para La Mesa De Shabat   

1. ¿Hay momentos en los que caemos en la misma trampa que los magos egipcios, suponiendo que nuestras 

capacidades modernas significan que hemos dominado cosas que en realidad no comprendemos?  

2.   ¿Por qué crees que los magos egipcios intentaron replicar las plagas en lugar de detenerlas?   

3. ¿De qué otras maneras aparece en la Biblia la idea de que Dios se burla de la arrogancia humana?    


