Covenant &
Conversation

ouelua dgiley

THE RABBI SACKS LEGACY

).

BASIEREND AUF DEN LEHREN UND SCHRIFTEN VON RABBI LORD JONATHAN SACKS

Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel fiir ihre grofziigige Unterstiitzung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel.
»Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergriindige Wahrheit ab, sondern auch auf deren
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er {iber 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft

und der Tora gewidmet war. Ein auergewohnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens {iber alle Maen bewegt hat.“ — Rabbi Sacks

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"! innerhalb der
deutschsprachigen jiidischen Welt verbreiten zu konnen. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jiidische Werte mit zeitgendssischen und
gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verkniipfen.

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters erméglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der
Tora in den Alltag einzubinden.

Wa’'era

Ubersetzt von Rabbiner D. Kern

Von Lausen und Menschen

,In ganz Agypten verwandelte sich der Staub
der Erde in Lause. Die Zauberer versuchten
mittels ihrer Zauberei, ebenfalls Liuse
hervorzubringen, aber es gelang ihnen nicht.
Unterdessen befielen die Lause Menschen
und Tiere gleichermaf3en. ,Dies‘, sagten die
Zauberer zum Pharao, ,ist der Finger Gottes.
Aber das Herz des Pharaos war verhartet,
und er wollte nicht auf sie horen, wie es Gott
vorausgesagt hatte (Exod. 8:13-15).

Dem Humor in der Tora wird viel zu wenig
Aufmerksamkeit geschenkt. Seine wichtigste Form
ist die Satire, also die Verspottung von Menschen,
die glauben, sie konnten es Gott gleichtun. Eine
Sache bringt Gott zum Lachen: der Anblick der
Menschheit, die versucht, sich gegen den Himmel
aufzulehnen:

,,Die Konige der Erde nehmen ihre Stellung
ein,

und die Herrscher versammeln sich gegen
Gott und Seinen Gesalbten.

,Lasst uns unsere Ketten sprengen‘, sagen
sie,

,und ihre Fesseln abwerfen.

Der im Himmel thront, lacht;

Gott spottet iiber sie (Psalm 2:2-4).

Ein wunderbares Beispiel dafiir findet sich in der
Geschichte vom Turmbau zu Babel. Die Menschen in
der Ebene von Schinar beschlossen, eine Stadt mit

einem Turm zu bauen, der ,,bis zum Himmel reicht“.

Dies war ein Akt der Auflehnung gegen die gottlich
gegebene Ordnung der Natur (,,Der Himmel ist
Gottes Himmel, die Erde hat Er den

Menschenkindern gegeben*). Dann heif3t es in der
Tora: ,,Aber Gott kam herab, um die Stadt und den
Turm zu sehen ...“ (Gen. 11:5). Die Erbauer unten auf
der Erde meinten, ihr Turm werde bis zum Himmel
reichen. Doch vom Himmel aus betrachtet war er so
winzig, dass Gott ,,herabkommen‘ musste, um ihn
iiberhaupt sehen zu kénnen.

Um zumindest einige der Plagen zu verstehen, ist ein
Sinn fiir Satire unerlisslich. Die Agypter verehrten
eine Vielzahl von Gottern, von denen die meisten
Naturkréfte reprasentierten. Durch ihre ,,geheimen
Kiinste“ glaubten die Zauberer, diese Krdfte
beherrschen zu kénnen. Magie ist in einem Zeitalter
des Mythos das Aquivalent zur Technologie in einem
Zeitalter der Wissenschaft. Eine Zivilisation, die
meint, sie konne die Gétter manipulieren, glaubt
ebenso, dass sie Zwang iiber Menschen ausiiben
kann. In einer solchen Kultur ist der Begriff der
Freiheit unbekannt.

Die Plagen sollten nicht nur den Pharao und sein
Volk fiir die Misshandlung der Israeliten bestrafen,
sondern ihnen auch die Machtlosigkeit der Gotter,
an die sie glaubten, vor Augen fiihren. ,,Ich werde
Gerichte an allen Géttern Agyptens vollziehen. Ich
bin Gott“, Exod. 12:12). Dies erklart die erste und die
letzte der neun Plagen vor der T6tung der
Erstgeborenen. Die erste betraf den Nil. Die neunte
war die Plage der Finsternis. Der Nil wurde in einer
sonst wiistenartigen Region als Quelle der
Fruchtbarkeit verehrt. Die Sonne galt als der gro3te
Gott, Re (und der Pharao wurde als sein Kind
angesehen). Die Plage der Finsternis bedeutete die
Verfinsterung der Sonne und zeigte, dass selbst der



madchtigste dgyptische Gott gegeniiber dem wahren
Gott nichts ausrichten konnte.

Bei dieser Konfrontation geht es um den Unterschied
zwischen dem Mythos, in dem Gétter lediglich
Machte sind, die man zahmen, besanftigen oder
manipulieren kann, und dem biblischem
Monotheismus, in dem Ethik (Gerechtigkeit,
Mitgefiihl, Menschenwiirde) den Begegnungspunkt
von Gott und Mensch bildet. Dies ist der Schliissel zu
den ersten beiden Plagen, die beide auf den Beginn
der agyptischen Verfolgung der Israeliten
zuriickverweisen: die T6tung mdnnlicher
Neugeborener, zundchst durch die Hebammen — was
jedoch dank des moralischen Bewusstseins von
Schifra und Pua vereitelt wurde —, dann durch das
Werfen der Neugeborenen in den Nil, um sie
ertrinken zu lassen.

In der ersten Plage verwandelt sich das Wasser des
Flusses deshalb in Blut. Die Bedeutung der zweiten
Plage, die Frosche, wire den Agyptern sofort klar
gewesen. Heget, die Froschgdttin, stand fiir die
Hebamme, die Frauen bei der Geburt half. Beide
Plagen sind verschliisselte Botschaften mit der
Bedeutung: ,,Wenn ihr den Fluss und die Hebammen
— beides normalerweise mit Leben verbunden -
dazu benutzt, Tod zu bringen, werden sich genau
diese Krafte gegen euch wenden.“ Eine duferst
bedeutsame Botschaft zeichnet sich ab: Die
Wirklichkeit hat eine ethische Struktur. Werden
Naturkréfte fiir bose Zwecke eingesetzt, wenden sie
sich gegen den Menschen, so dass ihm das, was er
anderen antut, selber widerfahrt. Es gibt
Gerechtigkeit in der Geschichte.

Die Agypter deuten diese ersten beiden Plagen
innerhalb ihres eigenen Bezugsrahmens. Fiir sie sind
Plagen Formen der Magie und keine Wunder. Fiir die
Zauberer des Pharaos sind Moses und Aaron
Menschen wie sie selbst, die ,,geheime Kiinste“
ausiiben. Also ahmen sie sie nach: Sie zeigen, dass
auch sie Wasser in Blut verwandeln und eine Horde
Frosche hervorbringen kénnen. Die Ironie liegt hier
dicht unter der Oberflache. Die dgyptischen Zauberer
sind so sehr darauf bedacht, zu beweisen, dass sie
das, was Moses und Aaron getan haben, ebenfalls
vollbringen konnen, dass sie vollig ibersehen, wie
sie, weit davon entfernt, die Situation fiir die Agypter
zu verbessern, ihre Lage nur verschlimmern: mehr
Blut, mehr Frésche.

Damit kommen wir zur dritten Plage: Lause. Ein
Zweck dieser Plage ist es, einen Effekt
hervorzurufen, den die Zauberer nicht nachahmen
konnen. Sie versuchen es. Sie scheitern. Sofort
kommen sie zu dem Schluss: ,,Das ist der Finger
Gottes.“

Hier begegnen wir in der Tora zum ersten Mal einer
Idee, die bis heute erstaunlich hartndckig im
religiosen Denken fortlebt: dem ,,Gott der Liicken*.

Demzufolge ist ein Wunder etwas, fiir das wir noch
keine wissenschaftliche Erklarung finden kénnen.
Wissenschaft ist natiirlich, Religion ist
iibernatiirlich.

Ein , Akt Gottes* ist demnach etwas, das sich
unserer rationalen Erklarung entzieht. Was Zauberer
(oder Technokraten) nicht reproduzieren kénnen,
miisse das Ergebnis gottlichen Eingreifens sein. Das
fiihrt unweigerlich zu dem Schluss, Religion und
Wissenschaft stiinden einander entgegen. Je mehr
wir wissenschaftlich erkldren oder technologisch
beherrschen kénnen, desto weniger brauchen wir
den Glauben. Wahrend der Umfang der Wissenschaft
zunimmt, schrumpft der Platz Gottes immer weiter,
bis er schlief3lich ganz verschwindet.

Die Tora deutet an, dass es sich dabei um eine
heidnische und keine jiidische Denkweise handelt.
Die Agypter raumten ein, dass Moses und Aaron
echte Propheten sind, als diese Wunder vollbrachten,
die iber den Rahmen ihrer eigenen Magie
hinausgingen. Das ist jedoch nicht der Grund, warum
wir an Moses und Aaron glauben. Maimonides ist
hier eindeutig:

,,Israel glaubte nicht an Moses, unseren
Lehrer, wegen der Zeichen, die er
vollbrachte. Wenn der Glaube auf Wundern
beruht, bleibt immer ein latenter Zweifel, ob
diese nicht mit Hilfe okkulter Kiinste und
Zauberei vollbracht worden sein kénnten.
Alle Zeichen, die Moses in der Wiiste
vollbrachte, tat er, weil sie notwendig waren,
nicht, um seinen Status als Prophet unter
Beweis zu stellen ... Als wir Nahrung
brauchten, lief} er Manna herabkommen. Als
das Volk durstig war, spaltete er den Felsen.
Als Korachs Anhdnger seine Autoritdt
bestritten, verschlang sie die Erde. So war es
auch mit allen anderen Zeichen. Worauf
griindete sich also unser Glaube an ihn? Auf
der Offenbarung am Sinai, die wir mit
eigenen Augen sahen und mit eigenen Ohren
horten ... (Hilchot Jessode Hatora 8:1).

Die primdre Weise, wie wir Gott begegnen, ist nicht
durch Wunder, sondern durch Sein Wort, die Tora,
die Offenbarung und Verfassung des jiidischen
Volkes als Nation unter der Herrschaft Gottes.
Gewiss, Gott ist auch in den Ereignissen
gegenwartig, die der Natur zu trotzen scheinen und
die wir Wunder nennen. Aber er ist ebenso in der
Natur selbst. Die Wissenschaft verdrangt Gott nicht,
sondern offenbart die Ordnung in der Natur selbst —
in immer komplexeren und wundersameren Formen.
Weit davon entfernt, unser religiéses Empfinden zu
schmalern, sollte die Wissenschaft (richtig
verstanden) es erweitern, indem sie uns lehrt zu
sehen: ,,Wie grof3 sind Deine Werke, o Gott; Du hast
sie alle mit Weisheit geschaffen.* Vor allem ist Gott
in der Stimme zu finden, die am Sinai zu héren war
und uns lehrt, wie man eine Gesellschaft schafft, die



das Gegenteil von Agypten ist: eine Gesellschaft, in
der nicht wenige viele versklaven und in der Fremde
nicht misshandelt werden.

Das beste Argument gegen die Welt des Alten
Agyptens war géttlicher Humor. Die Kultpriester und
Zauberer, die glaubten, die Sonne und den Nil
kontrollieren zu konnen, mussten feststellen, dass
sie nicht einmal eine Laus hervorbringen konnten.
Pharaonen wie Ramses II. demonstrierten ihren
gottgleichen Status durch monumentale Architektur:
die groRen Tempel, Paldste und Pyramiden, deren
Unermesslichkeit gottliche Grofe zu bezeugen
schien (die Gemara erklart, dass agyptische Magie
bei sehr kleinen Dingen nicht funktionierte). Gott
verspottet sie, indem er Seine Gegenwart in den
Kleinsten Geschopfen offenbart. ,,Ich werde dir

Schrecken in einer Handvoll Staub zeigen*, schrieb
der Dichter T. S. Eliot.

Was die dgyptischen Zauberer (und ihre spdteren
Nachfolger) nicht verstanden, war, dass Macht iiber
die Natur kein Selbstzweck ist, sondern nur ein
Mittel im Dienst ethischer Ziele. Die Lause waren
Gottes Witz auf Kosten der Zauberer, die glaubten,
weil sie die Krafte der Natur beherrschten, seien sie
auch die Herren iiber das Schicksal der Menschen.
Sie irrten sich. Glaube bedeutet nicht nur, an das
Ubernatiirliche zu glauben. Er bedeutet auch, den
Ruf des Urhebers des Seins zu horen und auf eine
Weise frei zu sein, die die Freiheit und Wiirde
anderer achtet.

Fragen fur den Schabbat-Tisch

1.  Kann es sein, dass wir zuweilen in dieselbe Falle tappen wie die agyptischen Zauberer, weil wir meinen, dass unsere

modernen Fahigkeiten bedeuten, dass wir Dinge beherrschen, die wir in Wahrheit nicht verstehen?

2. Warum wohl versuchten die agyptischen Zauberer, die Plagen nachzuahmen, statt sie zu stoppen?

3. In welchen anderen biblischen Geschichten tritt die Idee, dass Gott menschliche Arroganz verspottet, zutage?

Ooucﬂ«u dees

THE RABBI SACKS LEGACY

O®®® @@ | RABBISACKS.ORG



