
 1 

 
Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel für ihre großzügige Unterstützung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel. 

„Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergründige Wahrheit ab, sondern auch auf deren 
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er über 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft 

und der Tora gewidmet war. Ein außergewöhnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens über alle Maßen bewegt hat.“ – Rabbi Sacks 
 

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"l innerhalb der 
deutschsprachigen jüdischen Welt verbreiten zu können. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jüdische Werte mit zeitgenössischen und 

gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verknüpfen. 
 

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters ermöglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der 
Tora in den Alltag einzubinden. 

 

 
 

Wa’era                Übersetzt von Rabbiner D. Kern 
 

Von Läusen und Menschen 
 

„In ganz Ägypten verwandelte sich der Staub 
der Erde in Läuse. Die Zauberer versuchten 
mittels ihrer Zauberei, ebenfalls Läuse 
hervorzubringen, aber es gelang ihnen nicht. 
Unterdessen befielen die Läuse Menschen 
und Tiere gleichermaßen. ‚Dies‘, sagten die 
Zauberer zum Pharao, ‚ist der Finger Gottes.‘ 
Aber das Herz des Pharaos war verhärtet, 
und er wollte nicht auf sie hören, wie es Gott 
vorausgesagt hatte“ (Exod. 8:13-15). 

Dem Humor in der Tora wird viel zu wenig 
Aufmerksamkeit geschenkt. Seine wichtigste Form 
ist die Satire, also die Verspottung von Menschen, 
die glauben, sie könnten es Gott gleichtun. Eine 
Sache bringt Gott zum Lachen: der Anblick der 
Menschheit, die versucht, sich gegen den Himmel 
aufzulehnen: 

„Die Könige der Erde nehmen ihre Stellung 
ein, 
und die Herrscher versammeln sich gegen 
Gott und Seinen Gesalbten. 
‚Lasst uns unsere Ketten sprengen‘, sagen 
sie, 
‚und ihre Fesseln abwerfen.‘ 
Der im Himmel thront, lacht; 
Gott spottet über sie“ (Psalm 2:2-4). 

Ein wunderbares Beispiel dafür findet sich in der 
Geschichte vom Turmbau zu Babel. Die Menschen in 
der Ebene von Schinar beschlossen, eine Stadt mit 
einem Turm zu bauen, der „bis zum Himmel reicht“. 
Dies war ein Akt der Auflehnung gegen die göttlich 
gegebene Ordnung der Natur („Der Himmel ist 
Gottes Himmel, die Erde hat Er den 

Menschenkindern gegeben“). Dann heißt es in der 
Tora: „Aber Gott kam herab, um die Stadt und den 
Turm zu sehen …“ (Gen. 11:5). Die Erbauer unten auf 
der Erde meinten, ihr Turm werde bis zum Himmel 
reichen. Doch vom Himmel aus betrachtet war er so 
winzig, dass Gott „herabkommen“ musste, um ihn 
überhaupt sehen zu können. 

Um zumindest einige der Plagen zu verstehen, ist ein 
Sinn für Satire unerlässlich. Die Ägypter verehrten 
eine Vielzahl von Göttern, von denen die meisten 
Naturkräfte repräsentierten. Durch ihre „geheimen 
Künste“ glaubten die Zauberer, diese Kräfte 
beherrschen zu können. Magie ist in einem Zeitalter 
des Mythos das Äquivalent zur Technologie in einem 
Zeitalter der Wissenschaft. Eine Zivilisation, die 
meint, sie könne die Götter manipulieren, glaubt 
ebenso, dass sie Zwang über Menschen ausüben 
kann. In einer solchen Kultur ist der Begriff der 
Freiheit unbekannt. 

Die Plagen sollten nicht nur den Pharao und sein 
Volk für die Misshandlung der Israeliten bestrafen, 
sondern ihnen auch die Machtlosigkeit der Götter, 
an die sie glaubten, vor Augen führen. „Ich werde 
Gerichte an allen Göttern Ägyptens vollziehen. Ich 
bin Gott“, Exod. 12:12). Dies erklärt die erste und die 
letzte der neun Plagen vor der Tötung der 
Erstgeborenen. Die erste betraf den Nil. Die neunte 
war die Plage der Finsternis. Der Nil wurde in einer 
sonst wüstenartigen Region als Quelle der 
Fruchtbarkeit verehrt. Die Sonne galt als der größte 
Gott, Re (und der Pharao wurde als sein Kind 
angesehen). Die Plage der Finsternis bedeutete die 
Verfinsterung der Sonne und zeigte, dass selbst der 



 2 

mächtigste ägyptische Gott gegenüber dem wahren 
Gott nichts ausrichten konnte. 

Bei dieser Konfrontation geht es um den Unterschied 
zwischen dem Mythos, in dem Götter lediglich 
Mächte sind, die man zähmen, besänftigen oder 
manipulieren kann, und dem biblischem 
Monotheismus, in dem Ethik (Gerechtigkeit, 
Mitgefühl, Menschenwürde) den Begegnungspunkt 
von Gott und Mensch bildet. Dies ist der Schlüssel zu 
den ersten beiden Plagen, die beide auf den Beginn 
der ägyptischen Verfolgung der Israeliten 
zurückverweisen: die Tötung männlicher 
Neugeborener, zunächst durch die Hebammen – was 
jedoch dank des moralischen Bewusstseins von 
Schifra und Pua vereitelt wurde –, dann durch das 
Werfen der Neugeborenen in den Nil, um sie 
ertrinken zu lassen. 

In der ersten Plage verwandelt sich das Wasser des 
Flusses deshalb in Blut. Die Bedeutung der zweiten 
Plage, die Frösche, wäre den Ägyptern sofort klar 
gewesen. Heqet, die Froschgöttin, stand für die 
Hebamme, die Frauen bei der Geburt half. Beide 
Plagen sind verschlüsselte Botschaften mit der 
Bedeutung: „Wenn ihr den Fluss und die Hebammen 
– beides normalerweise mit Leben verbunden – 
dazu benutzt, Tod zu bringen, werden sich genau 
diese Kräfte gegen euch wenden.“ Eine äußerst 
bedeutsame Botschaft zeichnet sich ab: Die 
Wirklichkeit hat eine ethische Struktur. Werden 
Naturkräfte für böse Zwecke eingesetzt, wenden sie 
sich gegen den Menschen, so dass ihm das, was er 
anderen antut, selber widerfährt. Es gibt 
Gerechtigkeit in der Geschichte. 

Die Ägypter deuten diese ersten beiden Plagen 
innerhalb ihres eigenen Bezugsrahmens. Für sie sind 
Plagen Formen der Magie und keine Wunder. Für die 
Zauberer des Pharaos sind Moses und Aaron 
Menschen wie sie selbst, die „geheime Künste“ 
ausüben. Also ahmen sie sie nach: Sie zeigen, dass 
auch sie Wasser in Blut verwandeln und eine Horde 
Frösche hervorbringen können. Die Ironie liegt hier 
dicht unter der Oberfläche. Die ägyptischen Zauberer 
sind so sehr darauf bedacht, zu beweisen, dass sie 
das, was Moses und Aaron getan haben, ebenfalls 
vollbringen können, dass sie völlig übersehen, wie 
sie, weit davon entfernt, die Situation für die Ägypter 
zu verbessern, ihre Lage nur verschlimmern: mehr 
Blut, mehr Frösche. 

Damit kommen wir zur dritten Plage: Läuse. Ein 
Zweck dieser Plage ist es, einen Effekt 
hervorzurufen, den die Zauberer nicht nachahmen 
können. Sie versuchen es. Sie scheitern. Sofort 
kommen sie zu dem Schluss: „Das ist der Finger 
Gottes.“ 

Hier begegnen wir in der Tora zum ersten Mal einer 
Idee, die bis heute erstaunlich hartnäckig im 
religiösen Denken fortlebt: dem „Gott der Lücken“. 

Demzufolge ist ein Wunder etwas, für das wir noch 
keine wissenschaftliche Erklärung finden können. 
Wissenschaft ist natürlich, Religion ist 
übernatürlich. 

Ein „Akt Gottes“ ist demnach etwas, das sich 
unserer rationalen Erklärung entzieht. Was Zauberer 
(oder Technokraten) nicht reproduzieren können, 
müsse das Ergebnis göttlichen Eingreifens sein. Das 
führt unweigerlich zu dem Schluss, Religion und 
Wissenschaft stünden einander entgegen. Je mehr 
wir wissenschaftlich erklären oder technologisch 
beherrschen können, desto weniger brauchen wir 
den Glauben. Während der Umfang der Wissenschaft 
zunimmt, schrumpft der Platz Gottes immer weiter, 
bis er schließlich ganz verschwindet. 

Die Tora deutet an, dass es sich dabei um eine 
heidnische und keine jüdische Denkweise handelt. 
Die Ägypter räumten ein, dass Moses und Aaron 
echte Propheten sind, als diese Wunder vollbrachten, 
die über den Rahmen ihrer eigenen Magie 
hinausgingen. Das ist jedoch nicht der Grund, warum 
wir an Moses und Aaron glauben. Maimonides ist 
hier eindeutig: 

„Israel glaubte nicht an Moses, unseren 
Lehrer, wegen der Zeichen, die er 
vollbrachte. Wenn der Glaube auf Wundern 
beruht, bleibt immer ein latenter Zweifel, ob 
diese nicht mit Hilfe okkulter Künste und 
Zauberei vollbracht worden sein könnten. 
Alle Zeichen, die Moses in der Wüste 
vollbrachte, tat er, weil sie notwendig waren, 
nicht, um seinen Status als Prophet unter 
Beweis zu stellen … Als wir Nahrung 
brauchten, ließ er Manna herabkommen. Als 
das Volk durstig war, spaltete er den Felsen. 
Als Korachs Anhänger seine Autorität 
bestritten, verschlang sie die Erde. So war es 
auch mit allen anderen Zeichen. Worauf 
gründete sich also unser Glaube an ihn? Auf 
der Offenbarung am Sinai, die wir mit 
eigenen Augen sahen und mit eigenen Ohren 
hörten …“ (Hilchot Jessode Hatora 8:1). 

Die primäre Weise, wie wir Gott begegnen, ist nicht 
durch Wunder, sondern durch Sein Wort, die Tora, 
die Offenbarung und Verfassung des jüdischen 
Volkes als Nation unter der Herrschaft Gottes. 
Gewiss, Gott ist auch in den Ereignissen 
gegenwärtig, die der Natur zu trotzen scheinen und 
die wir Wunder nennen. Aber er ist ebenso in der 
Natur selbst. Die Wissenschaft verdrängt Gott nicht, 
sondern offenbart die Ordnung in der Natur selbst – 
in immer komplexeren und wundersameren Formen. 
Weit davon entfernt, unser religiöses Empfinden zu 
schmälern, sollte die Wissenschaft (richtig 
verstanden) es erweitern, indem sie uns lehrt zu 
sehen: „Wie groß sind Deine Werke, o Gott; Du hast 
sie alle mit Weisheit geschaffen.“ Vor allem ist Gott 
in der Stimme zu finden, die am Sinai zu hören war 
und uns lehrt, wie man eine Gesellschaft schafft, die 



 3 

das Gegenteil von Ägypten ist: eine Gesellschaft, in 
der nicht wenige viele versklaven und in der Fremde 
nicht misshandelt werden. 

Das beste Argument gegen die Welt des Alten 
Ägyptens war göttlicher Humor. Die Kultpriester und 
Zauberer, die glaubten, die Sonne und den Nil 
kontrollieren zu können, mussten feststellen, dass 
sie nicht einmal eine Laus hervorbringen konnten. 
Pharaonen wie Ramses II. demonstrierten ihren 
gottgleichen Status durch monumentale Architektur: 
die großen Tempel, Paläste und Pyramiden, deren 
Unermesslichkeit göttliche Größe zu bezeugen 
schien (die Gemara erklärt, dass ägyptische Magie 
bei sehr kleinen Dingen nicht funktionierte). Gott 
verspottet sie, indem er Seine Gegenwart in den 
kleinsten Geschöpfen offenbart. „Ich werde dir 

Schrecken in einer Handvoll Staub zeigen“, schrieb 
der Dichter T. S. Eliot. 

Was die ägyptischen Zauberer (und ihre späteren 
Nachfolger) nicht verstanden, war, dass Macht über 
die Natur kein Selbstzweck ist, sondern nur ein 
Mittel im Dienst ethischer Ziele. Die Läuse waren 
Gottes Witz auf Kosten der Zauberer, die glaubten, 
weil sie die Kräfte der Natur beherrschten, seien sie 
auch die Herren über das Schicksal der Menschen. 
Sie irrten sich. Glaube bedeutet nicht nur, an das 
Übernatürliche zu glauben. Er bedeutet auch, den 
Ruf des Urhebers des Seins zu hören und auf eine 
Weise frei zu sein, die die Freiheit und Würde 
anderer achtet.

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fragen für den Schabbat-Tisch 
 

1. Kann es sein, dass wir zuweilen in dieselbe Falle tappen wie die ägyptischen Zauberer, weil wir meinen, dass unsere 

modernen Fähigkeiten bedeuten, dass wir Dinge beherrschen, die wir in Wahrheit nicht verstehen? 

2. Warum wohl versuchten die ägyptischen Zauberer, die Plagen nachzuahmen, statt sie zu stoppen? 

3. In welchen anderen biblischen Geschichten tritt die Idee, dass Gott menschliche Arroganz verspottet, zutage? 


