
 
Va’era 5776 / 2016 

1 

Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 

également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 
la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Vaéra               

 

Une poignée de poussière

La troisième plaie semble identique à toutes les 
autres : une affliction, un retournement de la 
nature contre les Égyptiens, lesquels s’étaient 
euxmêmes retournés contre les Hébreux. 
L’histoire est racontée simplement, en peu de 
mots : 
 

Toute la poussière de la terre se 
transforma en vermine, par tout le 
pays d’Égypte. Les devins essayèrent 
à leur tour, par leurs sortilèges, de 
faire disparaître la vermine, mais ils ne 
purent : la vermine resta sur les 
hommes et sur le bétail. Les devins 
dirent à Pharaon : « Le doigt de Dieu 
est là ! » Mais le cœur de Pharaon 
persista et il ne les écouta point. (Ex. 
VIII, 13-15) 
 

Cet épisode recèle cependant une profondeur 
cachée. Pour la comprendre, nous devons nous 
intéresser plus particulièrement à un phénomène 
auquel on a accordé trop peu d’attention : le 
recours à l’humour dans la Torah. Sa forme la 
plus achevée réside dans l’utilisation de la satire 
pour railler les prétentions des humains à penser 
qu’ils pourraient imiter Dieu. Une chose fait rire 

Dieu : le spectacle de l’humanité tentant de 
défier le Ciel : 
 

Les rois de la terre se soulèvent,   
les princes se liguent ensemble contre 
l’Éternel et son oint.   
« Brisons [disent-ils] leurs liens.  
Rejetons loin de nous leurs chaînes ! »  
Celui qui réside dans les cieux en rit,   
le Seigneur se raille d’eux. (Psaume II, 2-
4)   

 
Le récit de la tour de Babel en offre un parfait 
exemple. La population de la plaine de Shinar 
décide de construire une ville avec une tour « qui 
atteindra le ciel » (Genèse XI, 1-9). C’est un défi 
lancé à l’ordre de la nature conçu par Dieu (« Les 
cieux, oui, les cieux sont à l’Éternel, mais la terre, 
Il l’a octroyée aux fils de l’homme » (Psaume 
CXV, 16). La Torah dit alors : « Mais Dieu 
descendit sur la terre pour voir la ville et la tour… 
» (Gen. XI, 5). Sur terre, les bâtisseurs pensaient 
que leur tour atteindrait le ciel. Depuis le ciel, 
cependant, elle était si minuscule que Dieu dut « 
descendre » pour la voir. 
La raillerie est essentielle pour comprendre 
certaines plaies. Les Égyptiens adoraient une 
multitude de dieux, représentant pour la plupart 
des forces de la nature. Par leurs « sortilèges », les 



 
 

 
 

2 

devins pensaient pouvoir contrôler ces forces. 
Dans l’ère du mythe, la magie est l’équivalent de 
la technologie à l’ère de la science. Une 
civilisation qui croit pouvoir manipuler les dieux, 
croit également pouvoir exercer une coercition sur 
les hommes. Une telle culture ignore le concept de 
liberté. 
 
Les Égyptiens réagissent aux deux premières 
plaies en fonction de leur propre système de 
référence. Pour eux, les plaies sont des formes de 
magie, non des miracles. Les magiciens de 
Pharaon considèrent que Moïse et Aaron sont des 
hommes comme eux, qui usent de sortilèges. En 
conséquence, ils les reproduisent : ils montrent 
qu’eux aussi peuvent transformer l’eau en sang et 
faire pulluler les grenouilles. L’ironie, ici, 
affleure. Les magiciens égyptiens sont tellement 
déterminés à prouver qu’ils peuvent reproduire ce 
que Moïse et Aaron ont fait, qu’ils ne réalisent pas 
du tout que, loin d’améliorer les choses pour les 
Égyptiens, ils les aggravent : davantage de sang, 
davantage de grenouilles. 
 
Ce qui nous amène à la troisième plaie, la 
vermine. Cette plaie avait pour objectif, entre 
autres, de produire un effet que les magiciens ne 
pourraient pas reproduire. Ils essayèrent. Ils 
échouèrent, concluant immédiatement « Le doigt 
de Dieu est là » (VIII, 15). 
 
C’est la première fois qu’apparaît dans la Torah 
l’idée, étonnamment persistante dans la pensée 
religieuse même aujourd’hui, appelée « the god of 
the gaps », [parfois traduit par dieu bouche-trou, 
c’est-à-dire le dieu invoqué pour expliquer ce que 
la science est impuissante à expliquer, N.d.T.]. 
Selon cette idée, un miracle est quelque chose qui 
n’a pas encore d’explication scientifique. La 
science est naturelle ; la religion est 
supranaturelle. Un « acte de Dieu » est quelque 
chose qu’on ne peut expliquer rationnellement. Ce 
que les magiciens (ou les technocrates) ne peuvent 
reproduire doit être le résultat d’une intervention 
divine. Une telle option mène inéluctablement à la 
conclusion d’une opposition entre science et 
religion. Plus la science nous fournit 
d’explications ou nous permet d’assurer un 
contrôle technologique, moins nous avons besoin 

 
1 Mishné Torah, Hilkhot Yesodei HaTorah 8, 1.        

de la foi. Plus le domaine des sciences s’étend, 
plus la place de Dieu se rétrécit jusqu’à disparaître 
complètement.  
 
Ce que la Torah laisse entendre, c’est qu’il s’agit 
là d’un mode de pensée païen, et non juif. Les 
Égyptiens admettaient que Moïse et Aaron étaient 
de véritables prophètes lorsqu’ils accomplissaient 
des prodiges au-delà du champ de la magie des 
devins. Mais ce n’est pas pour cette raison que 
nous accordons notre confiance à Moïse et Aaron. 
Sur ce point, Maïmonide est sans équivoque : 
 

Ce n’est pas pour les miracles qu’il 
accomplit qu’Israël a cru en Moïse notre 
maître. Lorsque la foi se fonde sur des 
signes, demeure toujours en filigrane un 
doute que ces miracles pourraient avoir été 
réalisés par l’occultisme ou la sorcellerie. 
Tous les miracles accomplis par Moïse 
dans le désert, il les accomplit parce qu’ils 
étaient nécessaires, non pour authentifier 
son statut de prophète… Lorsque nous 
avons eu besoin de nourriture, il a fait 
descendre la manne. Lorsque le peuple a 
eu soif, il a fendu le rocher. Lorsque les 
partisans de Korah ont nié son autorité, la 
terre les a engloutis. Il en va de même pour 
tous les autres miracles. Dès lors, sur quoi 
se fondait la confiance que nous lui 
accordions ? La révélation au Sinaï ; nous 
avons alors vu de nos propres yeux et 
entendu de nos propres oreilles…1 
 

La rencontre avec Dieu s’opère en premier lieu 
non pas par des miracles, mais par Sa parole – la 
révélation – la Torah – qui est la constitution du 
peuple juif en tant que nation sous la souveraineté 
de Dieu. Certes, Dieu est au cœur des événements 
qui semblent défier la nature et que nous appelons 
miracles. Mais Il est aussi dans la nature. La 
science n’évince pas Dieu : elle révèle, par des 
voies toujours plus complexes et toujours plus 
prodigieuses, le projet au sein de la nature elle-
même. Loin d’émousser notre sens religieux, la 
science (bien comprise) devrait le renforcer, nous 
apprenant à voir « Que tes œuvres sont grandes, ô 
Seigneur ! Toutes, tu les as faites avec sagesse » 
(Psaume CIV, 24). Avant tout, il faut trouver Dieu 



 
 

 
 

3 

dans la voix entendue au Sinaï, nous enseignant 
comment édifier une société qui sera le contraire 
de celle de l’Égypte, où la minorité n’asservira pas 
la majorité, et où les étrangers ne seront pas 
maltraités. 
 
Le meilleur argument contre le monde de l’Égypte 
antique, c’était l’humour de Dieu. Les prêtres et 
magiciens qui pensaient pouvoir contrôler le soleil 
et le Nil découvrirent qu’ils étaient incapables de 
créer le moindre pou. Les pharaons, tel que 
Ramsès II, pensaient manifester leur divinité par 
leur architecture monumentale : les gigantesques 
temples, palais et pyramides dont l’immensité 
semblait être le signe de la grandeur divine (selon 
la Guemara, la magie égyptienne ne pouvait pas 
opérer pas sur des éléments de très petite taille2). 
Dieu les ridiculise en révélant Sa présence dans 
les créatures les plus infimes.  C’est ce 
qu’évoquent les célèbres vers de T. S. Eliot dans 
La Terre vaine :    
 

Et je te montrerai quelque chose qui n’est   
Ni ton ombre au matin marchant derrière 
toi,  
Ni ton ombre le soir surgie à ta rencontre ;   
Je te montrerai ton effroi dans une poignée 
de poussière3.   

 
Ce que les magiciens égyptiens (et leurs 
successeurs d’aujourd’hui) ne comprenaient pas, 
c’est que le pouvoir sur la nature n’est pas une fin 
en soi, mais seulement le moyen de parvenir à des 
fins éthiques. Les poux, la vermine, étaient 
envoyés par Dieu comme une farce aux dépens 
des magiciens qui croyaient, parce qu’ils 
contrôlaient les forces de la nature, être les maîtres 
de la destinée humaine. Ils avaient tort. 
 
À maintes reprises, les prouesses technologiques 
ont conduit les hommes à croire qu’ils étaient 
semblables à des dieux. Ils réussirent à atteindre 
les cieux, à dompter la nature à leur guise et à 
construire d’immenses édifices à leur propre 
gloire. C’est cependant la désolation qu’il 
laissèrent dans leur sillage, et les civilisations 
qu’ils édifièrent déclinèrent et périrent, ne se 
rappelant à la mémoire des hommes que par des 
vestiges et des ruines. 
 
L’humilité est le seul antidote à l’hubris. Si grands 
que nous soyons, nous sommes des nains dans 
l’ordre des choses. C’est ce que Dieu montra aux 
Égyptiens par la plaie de la vermine. 

 

 

 
2 Sanhedrin 67 b : « Rabbi Elazar dit : ‘Cela prouve qu’un 
magicien ne peut produire une créature d’une taille 
inférieure à un grain d’orge’. » 

3 T.S. Eliot, La Terre vaine et autres poèmes, traduit par 
Pierre Leyris, Seuil, 1947, p. 89. 


