Covenant 59
Conversation

T"02

THE RABBI SACKS LEGACY

Oou el dgiles

ISSU DES ENSEIGNEMENTS ET DES ECRITS DE RABBI LORD JONATHAN SACKS

Avec nos remerciements a la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié a la mémoire de Harry (Chaim)
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussit6t apres en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement a une vérité en surface, mais
également a une connexion a une vérité plus profonde. Avec ’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie a ’amour de
la famille, a la communauté et a la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par ’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks

Vaéra

Une poignée de poussiere

La troisieme plaie semble identique a toutes les
autres : une affliction, un retournement de la
nature contre les Egyptiens, lesquels s’étaient
euxmémes retournés contre les Hébreux.
L’histoire est racontée simplement, en peu de
mots :

Toute la poussicre de la terre se
transforma en vermine, par tout le
pays d’Egypte. Les devins essayérent
a leur tour, par leurs sortileges, de
faire disparaitre la vermine, mais ils ne
purent : la vermine resta sur les
hommes et sur le bétail. Les devins
dirent a Pharaon : « Le doigt de Dieu
estla ! » Mais le cceur de Pharaon
persista et il ne les écouta point. (Ex.
VIII, 13-15)

Cet épisode recele cependant une profondeur
cachée. Pour la comprendre, nous devons nous
intéresser plus particulieérement a un phénomeéne
auquel on a accordé trop peu d’attention : le
recours a I’humour dans la Torah. Sa forme la
plus achevée réside dans I’utilisation de la satire
pour railler les prétentions des humains a penser
qu’ils pourraient imiter Dieu. Une chose fait rire

Va'era 5776 [ 2016

Dieu : le spectacle de I’humanité tentant de
défier le Ciel :

Les rois de la terre se soulévent,

les princes se liguent ensemble contre
1’Eternel et son oint.

« Brisons [disent-ils] leurs liens.
Rejetons loin de nous leurs chaines ! »
Celui qui réside dans les cieux en rit,

le Seigneur se raille d’eux. (Psaume II, 2-
4)

Le récit de la tour de Babel en offre un parfait
exemple. La population de la plaine de Shinar
décide de construire une ville avec une tour « qui
atteindra le ciel » (Genese X1, 1-9). C’est un défi
lancé a I’ordre de la nature congu par Dieu (« Les
cieux, oui, les cieux sont a I’Eternel, mais la terre,
Il I’a octroyée aux fils de ’homme » (Psaume
CXV, 16). La Torah dit alors : « Mais Dieu
descendit sur la terre pour voir la ville et la tour...
» (Gen. XI, 5). Sur terre, les batisseurs pensaient
que leur tour atteindrait le ciel. Depuis le ciel,
cependant, elle était si minuscule que Dieu dut «
descendre » pour la voir.

La raillerie est essentielle pour comprendre
certaines plaies. Les Egyptiens adoraient une
multitude de dieux, représentant pour la plupart
des forces de la nature. Par leurs « sortileges », les



devins pensaient pouvoir controler ces forces.
Dans I’ére du mythe, la magie est I’équivalent de
la technologie a I’ére de la science. Une
civilisation qui croit pouvoir manipuler les dieux,
croit également pouvoir exercer une coercition sur
les hommes. Une telle culture ignore le concept de
liberté.

Les Egyptiens réagissent aux deux premiéres
plaies en fonction de leur propre systéme de
référence. Pour eux, les plaies sont des formes de
magie, non des miracles. Les magiciens de
Pharaon considérent que Moise et Aaron sont des
hommes comme eux, qui usent de sortileges. En
conséquence, ils les reproduisent : ils montrent
qu’eux aussi peuvent transformer 1’eau en sang et
faire pulluler les grenouilles. L’ironie, ici,
affleure. Les magiciens égyptiens sont tellement
déterminés a prouver qu’ils peuvent reproduire ce
que Moise et Aaron ont fait, qu’ils ne réalisent pas
du tout que, loin d’améliorer les choses pour les
Egyptiens, ils les aggravent : davantage de sang,
davantage de grenouilles.

Ce qui nous amene a la troisieme plaie, la
vermine. Cette plaie avait pour objectif, entre
autres, de produire un effet que les magiciens ne
pourraient pas reproduire. Ils essayérent. Ils
échoucrent, concluant immédiatement « Le doigt
de Dieu est 1a » (VIIIL, 15).

C’est la premicere fois qu’apparait dans la Torah
I’idée, étonnamment persistante dans la pensée
religieuse méme aujourd’hui, appelée « the god of
the gaps », [parfois traduit par dieu bouche-trou,
c’est-a-dire le dieu invoqué pour expliquer ce que
la science est impuissante a expliquer, N.d.T.].
Selon cette idée, un miracle est quelque chose qui
n’a pas encore d’explication scientifique. La
science est naturelle ; la religion est
supranaturelle. Un « acte de Dieu » est quelque
chose qu’on ne peut expliquer rationnellement. Ce
que les magiciens (ou les technocrates) ne peuvent
reproduire doit étre le résultat d’une intervention
divine. Une telle option méne inéluctablement a la
conclusion d’une opposition entre science et
religion. Plus la science nous fournit
d’explications ou nous permet d’assurer un
contrdle technologique, moins nous avons besoin

! Mishné Torah, Hilkhot Yesodei HaTorah 8, 1.

de la foi. Plus le domaine des sciences s’étend,
plus la place de Dieu se rétrécit jusqu’a disparaitre
complétement.

Ce que la Torah laisse entendre, c’est qu’il s’agit
la d’un mode de pensée paien, et non juif. Les
Egyptiens admettaient que Moise et Aaron étaient
de véritables prophetes lorsqu’ils accomplissaient
des prodiges au-dela du champ de la magie des
devins. Mais ce n’est pas pour cette raison que
nous accordons notre confiance & Moise et Aaron.
Sur ce point, Maimonide est sans équivoque :

Ce n’est pas pour les miracles qu’il
accomplit qu’Isra€l a cru en Moise notre
maitre. Lorsque la foi se fonde sur des
signes, demeure toujours en filigrane un
doute que ces miracles pourraient avoir été
réalisés par I’occultisme ou la sorcellerie.
Tous les miracles accomplis par Moise
dans le désert, il les accomplit parce qu’ils
étaient nécessaires, non pour authentifier
son statut de prophéte... Lorsque nous
avons eu besoin de nourriture, il a fait
descendre la manne. Lorsque le peuple a
eu soif, il a fendu le rocher. Lorsque les
partisans de Korah ont ni¢ son autorité, la
terre les a engloutis. Il en va de méme pour
tous les autres miracles. D¢s lors, sur quoi
se fondait la confiance que nous lui
accordions ? La révélation au Sinai ; nous
avons alors vu de nos propres yeux et
entendu de nos propres oreilles...!

La rencontre avec Dieu s’opére en premier lieu
non pas par des miracles, mais par Sa parole — la
révélation — la Torah — qui est la constitution du
peuple juif en tant que nation sous la souveraineté
de Dieu. Certes, Dieu est au coeur des événements
qui semblent défier la nature et que nous appelons
miracles. Mais Il est aussi dans la nature. La
science n’évince pas Dieu : elle révéle, par des
voies toujours plus complexes et toujours plus
prodigieuses, le projet au sein de la nature elle-
méme. Loin d’émousser notre sens religieux, la
science (bien comprise) devrait le renforcer, nous
apprenant a voir « Que tes ceuvres sont grandes, 6
Seigneur ! Toutes, tu les as faites avec sagesse »
(Psaume CIV, 24). Avant tout, il faut trouver Dieu



dans la voix entendue au Sinai, nous enseignant
comment édifier une société qui sera le contraire
de celle de I’Egypte, ol la minorité n’asservira pas
la majorité, et ou les étrangers ne seront pas
maltraités.

Le meilleur argument contre le monde de I’Egypte
antique, ¢’était ’humour de Dieu. Les prétres et
magiciens qui pensaient pouvoir contrdler le soleil
et le Nil découvrirent qu’ils étaient incapables de
créer le moindre pou. Les pharaons, tel que
Ramses 11, pensaient manifester leur divinité par
leur architecture monumentale : les gigantesques
temples, palais et pyramides dont I’immensité
semblait étre le signe de la grandeur divine (selon
la Guemara, la magie égyptienne ne pouvait pas
opérer pas sur des éléments de trés petite taille?).
Dieu les ridiculise en révélant Sa présence dans
les créatures les plus infimes. C’est ce
qu’évoquent les célebres vers de T. S. Eliot dans
La Terre vaine :

Et je te montrerai quelque chose qui n’est
Ni ton ombre au matin marchant derricre
toi,

Ni ton ombre le soir surgie a ta rencontre ;
Je te montrerai ton effroi dans une poignée
de poussiére?.

2 Sanhedrin 67 b : « Rabbi Elazar dit : ‘Cela prouve qu’un
magicien ne peut produire une créature d’une taille
inférieure a un grain d’orge’. »

Ce que les magiciens égyptiens (et leurs
successeurs d’aujourd’hui) ne comprenaient pas,
c’est que le pouvoir sur la nature n’est pas une fin
en soi, mais seulement le moyen de parvenir a des
fins éthiques. Les poux, la vermine, étaient
envoyés par Dieu comme une farce aux dépens
des magiciens qui croyaient, parce qu’ils
controlaient les forces de la nature, étre les maitres
de la destinée humaine. Ils avaient tort.

A maintes reprises, les prouesses technologiques
ont conduit les hommes a croire qu’ils étaient
semblables a des dieux. IIs réussirent a atteindre
les cieux, a dompter la nature a leur guise et a
construire d’immenses édifices a leur propre
gloire. C’est cependant la désolation qu’il
laissérent dans leur sillage, et les civilisations
qu’ils édifierent déclinerent et périrent, ne se
rappelant a la mémoire des hommes que par des
vestiges et des ruines.

L’humilité est le seul antidote a I"hubris. Si grands
que nous soyons, nous sommes des nains dans
I’ordre des choses. C’est ce que Dieu montra aux
Egyptiens par la plaie de la vermine.

37T.S. Eliot, La Terre vaine et autres poémes, traduit par
Pierre Leyris, Seuil, 1947, p. 89.



