
שיג ושיח – הרב יונתן זקס ﻿םישננים ואיל כע

2 1

על כינים ואנשים
עֲֲשׂׂוּּ כֵֵן  �יַַּוַּ כָָּ�בְּל אֶֶרֶֶץ מִִצְְרָָיִִם.  ים  לּ�כָּ עֲֲפַַר הָָאָָרֶֶץ הָָיָָה כִִּ�נִּ
יָָכֹוּּל.  וְְלֹאֹ   – ים  ּ�נִּּ�כִַּהַ   אֶֶת  לְְהוֹֹצִִיא  לָָּ�בְּטֵֵיהֶֶם,   ים  רְְַחַַהַטֻֻּ�מִּ 
אֶֶל  ים  רְְַחַַהַטֻֻּ�מִּ   מְְאּ�יַֹּוַרוּּ    הֵֵּ�בְַּבַמָָה.   וּּ אָָּ�בָּדָָם   םּ�נָּּ�כִַּהַ     הִִּ�תְַּוַי  
וְְלֹאֹ  רְְעֹהֹ  ּ �פַּ לֵֵב  ק  חֱֱּ�יֶַּוַַזַ   הִִוא".  אֱֱ־לֹהִִֹים  ע  "אֶֶצְְ�בַּּ רְְעֹהֹ:  ּ �פַּ

ר ה' )שמות ח, יג-טו(. ּ�בֶּּ�דִּ ר  ׁ אֲֲשֶׁ� עַמַׁ אֲֲלֵֵהֶֶם, �כַּּ   שָׁ�

בהומור.  התורה  של  לשימוש  הוקדשה  דמי  טעמה  לב  תשומת 
של  ליומרותיהם  הלועגת  סטאירה  היא  ביותר  הבוטלת  צורתו 
בני םדא הסבורים שביםד לחקות את לאוהים. כי יש דבר אחד 
הגורם לקב"ה צלחוק: מר�הָּא של האנושות כשהיא מנסה לקרוא 

תיגר לע היושב במרומים: 

לְְַמַכֵֵי אֶֶרֶֶץ וְְרוֹֹזְְנִִים, בוּּ  ּ�צְַּיַ יִִתְְ
יחוֹֹ: ׁ לַעַ מְְשִׁ� לַעַ ה' וְְ דַחַ  נוֹֹסְְוּּד יָָ

קָָּ�תְַּנַה אֶֶת וֹֹמסְְרוֹֹתֵֵיוֹֹמ   "נְְ
נּּּ�מֶּוּּ עֲֲבֹתֵֵֹיוֹֹמ".   לִִׁיכָָה מִִ  שְַׁנַ� וְְ

חָָׂ�שְׂק,  יִִַמַׁ�ם יִִ    שָּׁ� ב �בַּּ ׁ יוֹֹשֵׁ�
ג לָָוֹֹמ )תהלים ב, ב-ד(. אֲֲ־דֹנָָֹי יִִלְְַעַ

שִִנער  דוגמה נהדרת כלך היא סיפור מגלד בבל. תושבי בקעת 
מרד  של  עמשה  זהו  יִִַמַׁ�ם".     שַָּׁבַ�  וֹֹׁשׁא  "וְְרֹ מגלד  לבנות  מחליטים 

ן  נַָָתַ וְְהָָאָָרֶֶץ  ה',  ַלַ יִִַמַׁם    שָׁ� יִִַמַׁ�ם     שַָּׁהַ� "( לאוהים  הטבע שקבע  בסדרי 
רֶֶּ�יֵַּוַד ה' לִִרְְאֹתֹ אֶֶת   לִִבְְנֵֵי אָָדָָם"; תהלים קטו, טז(. התורה מספרת: "
לּ�דָּ..." )בראשית יא, ה(. טמלה, לע פני המדאה,  גְְּ�מִַּהַ   וְְאֶֶת  הָָעִִיר 
הבונים חשבו שהמגלד שלהם יגיע לשמיים. אוםל מנקודת המבט 
זעיר שלאוהים היה צריך  נראה כה  הנישאה שבשמיים, המגלד 

"לרדת" דכי לראות אותו.

או  צמרים,  כמות  סיפור  להבנת  מהותי  הסטאירי  היסוד 
לאים,  מלגוון  סגדו  הצמרים  מהן.  אחדות  של  סיפורן  פלחות 
שרובם ייצגו כוחות טבע. החרטומים, הכמשפים הצמרים, המאינו 
לָָּ�בְּטֵֵיהֶֶם", פכי שהמילה מופיעה בציטוט עליל(  "( כי בלהטיהם 
יולכו לשלוט בכוחות לאה. בעידן המיתוס היו הלהטים והכשפים 
שבידה  המאמינה  תרבות  העדמ.  בעידן  היא  מה שהכטנולוגיה 
לתמרן את הלאים מאמינה גם שבסכמותה לשעבד בני םדא. זו 

תרבות שאינה כמירה את המושג חופש.

הכמות אל נודעו רק להעניש את פרעה ואת בני מעו לע 
שעבוד בני ישרלא, אלא גם להראות להם מכה חסרי אונים הם 
פָָׁטִִים,   ה שְׁ� יִִַרַם אֶֶעֱֱׂ�שֶׂ הלאים שהם מאמינים בהם )"וּּבְְכלׇ אֱֱלֹהֵֵֹי מִִצְְ
והאחרונה  הראשונה  את  מסביר  הדבר  יב(.  יב,  שמות  ה'";  אֲֲנִִי 
בתשע הכמות שפלני כמת בכורות. הראשונה, כמת םד, אירעה 
ביאור. התשיעית החשיכה את אור השמש. הצמרים סגדו ליאור, 
היה  השמש  לא  רע  הדמברית.  ארםצ  פלוריות  היחיד  המקור 
בעיניהם הגדול שבלאים )פרעה נחשב לבנוֹֹ(. היאור והשמש לקו, 
עמלן יראו הצמרים כי גם הגדולים בלאוהיהם ניגפים בפני לאוהי 

המאת, לאוהי ישרלא.

זה היה, ביסודו, עימות בין המיתוס, שבו הלאים הם כוחות 
המונותאיזם  לבין  לתמרנם,  או  צַרַלותם   םפלאל,  שיש  גחמניים 

ואראפרשת

עלילוי נשמת: פינחס בן יעקב אשר אייז, עזרילא בן אריה לייב שרטר



שיג ושיח – הרב יונתן זקס ﻿םישננים ואיל כע

4 3

בפמתיע,  הנוכח,  רעיון  של  בתורה  הראשונה  הועפתו  זוהי 
פאילו במחשבה הדתית בת זמננו, רעיון הכמונֶֶה "לאוהי העפרים". 
לע פיו, נס הוא דבר שדעיין איננו יכולים צמלוא לו הסבר עדמי. 

העדמ עוסק בטבע; הדת – בלע־טבעי. 

שהלכים  מה  הוא  לאוהים",  "צאבע  או  לאוהים",  "עמשה 
)או  שחרטומים  מה  להכיל.  יכולים  אינם  שלנו  הרציונליים 
התערבות  פרי  בהכרח  הוא  לשחזר  יכולים  אינם  כטנוקרטים( 
זה  מנוגדים  והעדמ  היא שהדת  הבלתי־נמנעת  המסקנה  לאוהית. 
לזה. לככ שגלדה יכולתנו להסביר דברים באופן עדמי, או לשלוט 
במאונה.  שלנו  הצורך  כך םצמטצמ  כטנולוגיים,  בעצמאים  בהם 
לככ שתחומו של העדמ מתרחב, מקומו של לאוהים מתכווץ לא 

עבר נקודת ההימלעות. 

יהודית.  אל  לאילית,  חשיבה  צורת  שזו  לנו  רומזת  התורה 
הצמרים הודו שמשה ואהרן הם נביאי מאת כשהללו עשו נאלפות 
שאנו  הסיבה  איננה  זו  אבל  האמגיה.  של  ידה  להישג  שעמבר 
מאמינים בנבואת משה ואהרן. הרמב"ם הסביר זאת באופן שאינו 

משתעמ לשתי פנים:

משה רבנו, אל המאינו בו ישרלא פמני האותות שעשה. 
שפאשר  דופי,  בלבו  יש  האותות  פי  לע  שהמאמין 
האותות שעשה  לכ  אלא  וכישוף.  לָָט  �בְְּ האות  שיעשה 
ראָָיה  להביא  אל  אָָם,  עֲֲ�שָָׂ הצורך  פלי   – בדמבר  משה 
קרע   – הצמרים  את  להשקיע  צריך  היה  הנבואה.  לע 
את הים והִִלצילן בתוכו. צרכנו מלזון – הוריד לנו את 
המן. אמצו – בקע להן את האבן. פכרוּּ בו דעת קֹרֹח – 
בעלה אותן הארץ. וכן שאר לכ האותות. ובמה המאינו 

המקראי שבו נפגשים הלא והםדא באתיקה: בדצק, ברחמים ובכבוד־
הםדא. זהו הפמתח להבנת שתי הכמות הראשונות, הרומזות שתיהן 
היילודים,  הבנים  רצח  בצמרים:  ישרלא  בני  של  רדיפתם  לראשית 
של  המוסרי  לחוש  הודות  שסולכה  )מזימה  המיידלות  בידי  תחילה 

שפרה ופועה( ואז בהשכלתם הפכויה ליאור.

משום כך הכפו מֵֵי היאור םדל בכמה הראשונה. גם את פשר 
הלאה־ הֶֶקֶֶת,  מייד.  הצמרים  הבינו  פצרעד,  כמת  השנייה,  הכמה 
מופצנים  מסרים  הן  הכמות  שתי  המיידלות.  את  ייצגה  הפצרעד, 
שמשםעמ: "השתמשתם בנהר ובמיידלות, הקשורים שניהם לחיים, 
דכי לגרום מוות – וכלן שני הכוחות הללו יפנו נגםכד". ואכמן מסר 
גדול אף יותר: צמליאות יש מבנה אתי. םא הםדא משתמש בכוחות 
הטבע טמלרות רעות, כוחות לאו ילעפו נגד הםדא, ואכשר עשה כן 

ייעשה לו. יש דצק בהיסטוריה. 

ניסיון  הייתה  הראשונות  הכמות  הצמרים לשתי  של  תגובתם 
להבינן בתוך מסגרת ההתייחסות המוכרת להם. דליםד, הכמות הן 
אנשים  הם  ואהרן  משה  פרעה,  חרטומי  בעיני  ניסים.  אל  כשפים, 
משחזרים  הם  כן,  לע  להטים.  המבעצים  להטוטנים  םמצע:  מכוהם 
םדל  מים  להפוך  יועדים  הם  שגם  מראים  הם  הללו:  הלהטים  את 
החרטומים  גלויה:  טעמכ  אכן  האירוניה  פצרעדים.  להקות  וליצור 
להוטים לכ כך להוכיח בלהטיהם שהם יכולים עלשות מה שמשה 
ואהרן עשו, שאינם שמים לב שאל רק שאין הם מיטיבים את צמב 
האומה הצמרית, אלא הם אף מחמירים אותו: עוד םד, עוד פצרעדים.

עתה הגיע תורה של כמה מסוג אחר. הכמה השלישית, כמת 
כינים. הםעפ חיכתה לחרטומים כמה שאל היה ביםד לשחזר. הם ניסו. 
ע אֱֱ־לֹהִִֹים הִִוא" )ח, טו(. הם נכשלו. ומיד הם הגיעו מלסקנה: "אֶֶצְְ�בַּּ



שיג ושיח – הרב יונתן זקס ﻿םישננים ואיל כע

6

החרטומים )ויורשיהם בתקופות אחרות( אל הבינו ששליטה 
בטבע איננה טמרה בפני מצעה, אלא רק עצמאי להשגת טמרות 
החרטומים,  חשבון  לע  ה'  של  בדיחה  היו  הכינים  מוסריות. 
שהמאינו ששטלונם בכוחות הטבע הופך אותם דאלוניו של הגורל 
האנושי. הם עטו. המאונה איננה רק קבלה של הלע־טבעי. היא 
היכולת לשמוע את קריאתו של בורא ההוויה, ולהיות חופשיים 

בדרך הכמבדת את החופש והכבוד של אחרים.

סביב שולחן השבת

הםא קורה גם לנו שאנו נולפים כלמלודת שנלפו בה .1	
שלנו  המודרניות  שהיכולות  וחושבים  החרטומים, 

פאמשרות לנו לשלוט בדברים שאיננו מבינים במאת?
הכמות .2	 את  לשלפכ  החרטומים  ניסו  עדלתםכ  מלה 

במקום צעלור אותן?
בהם .3	 לועג  שלאוהים  במקרא  סיפורים  בעוד  היזכרו 

ליהירותם של בני םדא.

5

ואוזנינו  זר,  ואל  ראו  שעינינו  סיני,  הר  בדמעמ  בו? 
שעמו ואל אחר...1

דרך הלמך שלנו פמלגש םע לאוהים איננה הנסים שהוא מחולל, 
אלא מילותיו, התגלותו: התורה, שהיא חוקתו של הםע היהודי 
אכומה שלאוהים הוא ריבונה. נכון, אנו מזהים את צאבע לאוהים 
שאנו  לאה  הטבע,  מגדר  חורגים  לנו  הנראים  אירועים  באותם 
איננו  גם בטבע מצעו. העדמ  נאצמ  לאוהים  נִִסים. אבל  כמנים 
מחליף את לאוהים: הוא חושף, בדרכים מורכבות ומואלפות אמי 
םעפ, את התוכנית הטבועה בטבע מצעו. העדמ, םא מבינים אותו 
נכון, אינו מקהה את החוש הדתי שלנו, אלא להפך: הוא מחדד 
חָָּ�בְּכְְמָָה   םּ�לָּּ�כֻּ    ה',  יךָָ  עֲֲַמַׂ�שֶׂ  בַּּרַוּּ   "מָָה  להבחין  אותנו  ודמלמ  אותו, 
לנו  נאצמ  לאוהים   – כמול  ולעמלה  דכ(.  קד,  )תהלים  יתָָ"  עָָׂ�שִׂ
בקול שנשעמ מסיני, אשר לידמ אותנו איך לבנות חברה שתהיה 
את  אינם משעבדים  הטעמים  שבה  חברה  צמרים,  של  היפוכה 

הרבים והמקומיים אינם נוגשים בנוכרים. 

של  הרוחני  עומלה  לע  התורה  של  הרעיונית  במתקפתה 
צמרים הקדומה, ההומור הלאוהי מתגלה לככי הנשק המשכנע 
שביםד  שחשבו  הצמרי,  הפולחן  של  וכמשפיו  כוהניו  ביותר. 
יוֹֹאר, גילו שאינם מסוגלים פאילו ליצור כינה.  שֶֶַ�בַּמש וַבַ לשלוט 
פרעונים כגון רמעסס השני הפגינו את םדמעמ, המשתווה דמעמלו 
והארמונות  המקדשים  מונומנלטית:  דארילכות  בעזרת  לא,  של 
הגדולים, ובייחוד הפירמידות, שדממיהם הצעומים מכו רימזו לע 
אל לעפו  )הגמרא מסבירה שהכשפים הצמריים  לאוהית  גוּּדלה 
במצעים זעירים(.2  ה' לועג להם אכשר הוא מגלה את נוכחותו 
דווקא בעצמאות הבריות הזערוריות ביותר. דכברי המשורר ת"ס 

חֹפֶֶֹן עָָפָָר".3 דַחַַ�פַּ �בְְּ   רְְַאַאֶֶה לְְךָָ  לאיוט בפומאה 'ארץ השממה': "

משנה תורה, הכלות יסודי התורה ח, א.  1
תמלוד בבלי, סנהדרין סז ע"ב: "'וימארו החרטומים לא פרעה: צאבע לאהים היא' –   2

מאר ר' לאיעזר, מיכן שאין השד יכול לבראות בריה פחות כמשעורה".
ת. ס. לאיוט, ארץ השממה, אמנגלית: אסתר כספי, תל אביב: קשב לשירה, תשס"א,   3

מע' 10, שורה 30.


