
 לקט פירושי הרב זקס 
על שיריו של ישי ריבו

מאנגלית: סיון רהב־מאיר וצור ארליך



שִִׁירוּ לַַה' שִִׁיר חָָדָָשׁ. )תהילים צ"ו(

בשמחה  לשיר  יכול  היקום  שלפיו  הרעיון  את  להבין  המודרנית  לתודעה  "קשה 
בורא  האל,  באדחות  רק  לא  מאמינים  אנו  אך  ומשפט.  צדק  משתררים  כאשר 
בין  האתוס:  לבין  הקוסמוס  בין  הבלתי־שבירה  בזיקה  גם  אלא  וארץ,  שמיים 
לתפילה פירוש  מתוך  זקס,  הרב   — שיהיה."  שראוי  העולם  לבין  שישנוֹ  העולם 

”הרב לורד זקס היה מגדולי האישים, ההוגים והמנהיגים שקמו לנו בדור הזה. 
ומסוכסך,  מקוטב  כה  בעולם  כמוהו  מאין  וחשוב  נכון  צלול,  קול  השמיע  הוא 
והתווה  האנושי,  ובמגוון  בשוני  שיש  ליתרונות  ובבהירות  בהרחבה  דעתו  נתן 
הגותו  לשמחתנו,  מקוטב.  בעידן  משותפת  חברה  לבניית  חשובה  חשיבה  דרך 
לאישיותו  להתפרסם.  הממשיכים  כתביו  בשלל  אור  ולראות  להישמע  מוסיפה 
הרצוג יצחק  המדינה  נשיא   — בעולמנו.”  חשוב  תפקיד  יש  הנדירה  ולמשנתו 

את  להנחיל  הוא  בישראל  זקס  הרב  למורשת  הקרן  חזון 
משנתו ואת המופת האישי שלו, לקידום חברה בעלת ערכים 
ממסורת  השראתה  השואבת  אחריות,  ותחושת  משותפים 

ישראל ומהווה ברכה לעולם כולו.

הקרן למורשת הרב זקס בשלב צמיחה ופיתוח ובחרה להתמקד ב-5 קהלים שונים:

חינוך
חיבור תלמידי תיכון, מסגרות על־תיכוניות ואנשי חינוך לרעיונותיו ודמותו 

של הרב זקס.

אקדמיה
מיסוד כתביו של הרב זקס ברחבי האקדמיה הישראלית.

הנהגה אזרחית
חשיפת דמותו ומשנתו של הרב זקס למנהיגים בעלי השפעה בהווה ובעתיד 

בתחומי הקהילה, התקשורת, הממשל והתרבות. 

הנהגה דתית
הנגשת הגותו של הרב זקס כבסיס להנהגה דתית המכוונת לרחבות אופקים 

ומחויבת למעורבות כלפי העולם.

הציבור הרחב
קידום הפצת את תורתו של הרב זקס בערוצים השונים; ספרים, סרטונים, 

מאמרים ותכנים דיגיטליים.



היהדות היא התרבות היחידה שתור הזהב שלה נמצא בעתיד. כאשר 
שאל משה את ה' בסנה הבוער איך לתאר אותו באוזני בני ישראל, 
ענה לו ה': "אהיה אשר אהיה" )שמות ג, יד(. וכוונתו: "עליך לבטוח בי. 
היעד שאליו אני קורא לכם לצאת נמצא מעט מעבר לאופק הנראה". 
כך היה. וכך הוא. אנחנו העם המכבד את העבר אך ממשיך ללכת אל 
העתיד, לפגוש אלוהים שאנו יודעים כי הוא בא לפגוש אותנו. חזונה 
 – ולטבע  וכבוד לאדם  – עתיד של שלום, אהבה  של התורה לעתיד 
הוא חזון שלא היה נעלה ממנו. היהדות היא מסע מקודש אל העתיד 

שאלוהים מבקש מאיתנו לבנות.

Judaism is the only civilisation whose golden age is in the future. 
When Moses asked at the Burning Bush how to describe God, God 
replied: Ehyeh asher ehyeh (Ex. 3:14): “I will be what I will be”. 
God was saying: “You must trust Me. The destination to which 
I am calling you is just beyond the visible horizon.” So it was. So 
it is. We are the people who honour the past but keep walking to 
the future, to meet God who, we know, is coming to meet us. The 
Jewish vision of the future – of peace, love, respect for humanity 
and nature – has never been surpassed. Judaism is a sacred 

journey to the future God asks us to build.

א ה זֶֶה בָּ�ָ וֹדִִי הִִנֵּ�ֵ The voice of my beloved, behold, it is comingקוֹל ּדּ

רִִים ְ כָָה מְְסַַפְּ� That’s what they sayכָּ�ָ

ל הָרַע וְאֶת קַרְנֵנוּ לְהָרִים To remove all evil, and to lift up our hornלְהָסִיר אֶת ּכָ

הוֹמוֹת עָפָר From the depths of the dustמִתּוֹךְ תְּ

רוּעַת שׁוֹפָר מִים עִם תְּ And to awaken those who sleep, at the sound of the shofarוּלְהָקִיץ נִרְּדָ

א ה זֶה ּבָ וֹדִי הִּנֵ The voice of my beloved, behold, it is comingקוֹל ּד

מוּעָה ְ טָה לָהּ הַשּׁ שְׁ ָ ךְ ּפ That’s the rumour that is spreadingּכָ

בוּאָה ל אֶת הַּנְ ה קִּבֵ ּבָ שְׁ ּנִ ינוֹק שֶׁ And every captive baby received the prophecyוְכָל תִּ

ים וְעוּגָב ִ תֻּפ וֹא נֵצֵא לִקְרָאתוֹ ּבְ So come and let’s go out to meet Him, with drums and fluteאָז ּב

רוּ לוֹ ירוּ לוֹ זַּמְ Sing to Him, sing praisesשִׁ

ה׳ אֱלקָֹיו רֵי הָעָם שֶׁ How blessed is the people whose God is the Lordאַשְׁ

ה קֶר יִתְאַּדֶ ֶ And then the day will break and the lie will evaporateוְאָז יָפוּחַ הַיּוֹם וְהַשּׁ

דֶה ל אַיָּלוֹת הַשָּׂ מָחוֹל ּכָ Then all the does of the field will go forth in danceאָז יָצְאוּ ּבְ

וּעָלִים גוּ עַל הֶהָרִים וְלאֹ מֵחֲמַת אֵימַת הַשּׁ And skip upon the mountains and not from the fear of foxesוִידַלְּ

לַע יִזְרְמוּ מַיִם חַיִּים And out of the clefts of the rock, fresh water shall flow forthוּמֵחַגְוֵי הַּסֶ

דְְרֵֵגָָה ין סִִתְְרֵֵי הַַמַּ�ַ From the hidden places of the terraceבֵּ�ֵ

ת הָָעֲֲמָָקִִים נַּ�ַ ַ קוֹת שׁׁוֹ�שַׁ ְ To irrigate the lily of the valleyלְְהַַ�שְׁ

ן כָּ�ָ ְ And to establish the tabernacleוּלְְהָָקִִים מִִ�שְׁ

אן יָָּסִִיר אֶֶת סִִבְְלוּתֵֵנוּ מִִכָּ�ָ ֶ That will remove our suffering here�שֶׁ

נַי תְחוּ לִי ּבָ ִ וֹפֵק ּפ וֹדִי ּד The voice of my beloved is knocking, open to me, my sonקוֹל ּד

תְכֶם אֻלַּ יעַ זְמַן גְּ The time of your redemption has arrivedהִגִּ

י י ּדַ And I have said ‘enough’ to your troublesוּלְצָרוּתְכֶם אָמַרְתִּ

ר And I have come to bring good tidingsוּבָאתִי לְבַשֵּׂ

י יוֹתֵר רָחֵל בְּכִ לּאֹ תִּ That you will no longer weep, Rachelשֶׁ

ל אַבְקַת רוֹכֵל יחַ יוֹתֵר מִּכָ שִׁ We sense the Messiah more than fragrant powderמְרִיחִים אֶת הַּמָ

ח וְהָאַדְמוֹן וֹדִי הַצַּ לוֹם לְךָ ּד Shalom to you, my beloved, pure and ruddyשָׁ

רוֹן ב לְבִצָּ פךְֹ חֲמָתְךָ עַל אֲבָנִים וְהָשֵׁ Pour out your wrath on rocks, and return to the fortressשְׁ

י לְרַחֲמֶיךָ רַחֲמִים ּכִ In mercy, for in mercyּבְ

תוּנִים ל הַּנְ יָּכִיל אֶת ּכָ רוֹן שֶׁ There is no memory that can contain all the dataאֵין זִּכָ

אן ה זֶֶה כָּ�ָ וֹדִִי הִִנֵּ�ֵ The voice of my beloved, behold, here it isקוֹל ּדּ

קוֹל דּוֹדִי 
The Voice of My Beloved

5 4

בשנותיו האחרונות, 
קיים הרב זקס אירועים 
משותפים עם ישי ריבו, 

ובמהלך מפגשים אלו פירש 
וביאר את שיריו של ישי.



שלוש  עולמנו.  במרכז  אותה  והעמידה  האהבה  את  לקחה  היהדות 
אהבות: ״ואהבת את ה׳ אלוקיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאודך״ 
)דברים ו, ה(, ״ואהבת לרעך כמוך״ )ויקרא יט, יח(, ״ואהבתם את הגר, 
כי גרים הייתם בארץ מצרים״ )דברים י, יט(. שלוש האהבות הללו הן 
תגובה לאהבתו של הקב״ה כלפינו. אנו קיימים בשל אהבתו. וכאשר 
אנו אוהבים, אורו נכנס אל נשמתנו. מאהבת האחר, אנו לומדים לאהוב 
את הקב״ה ולהרגיש את גודל אהבתו אותנו. כאשר אנו נפתחים אל 

האחר, אנו נעשים גדולים ממה שהיינו קודם לכן.

Judaism took love and made it the centre of the universe. Three 
loves. “You shall love the Lord your God with all your heart, with 
all your soul and with all your might” (Deut. 6:5). “You shall love 
your neighbour as yourself” (Lev. 19:18). And “You shall love the 
stranger, for you were once strangers in a strange land” (Lev. 
19:33–34). And these loves are a reflex of God’s love for us. We 
exist because God loves. And when we love, God’s light enters 
our soul. Loving others, we learn to love God and feel the fullness 
of His love for us. Opening ourselves to something other than 

ourselves, we become more than we currently are.

תּוֹכוֹ רָצוּף אַהֲבָה 
He is Filled with Love

בְטוֹ ךְ שִׁ He withholds His staffחוֹשֵׂ

לִי לַחֲשׂךְֹ אֶת אַהֲבָתוֹ Without withholding His loveמִּבְ

רְבִיטוֹ יט אֶת שַׁ He holds out His sceptreמוֹשִׁ

ט יָדוֹ וֹשֵׁ To whoever reaches out their handלְכָל הַּפ

He never looks away from His flockעַיִן לאֹ מַעְלִים מֵעַל צאֹן מַרְעִיתוֹ

בְרֵי כֵלִים אָנוּ שִׁ שֶׁ ם ּכְ Even when we’re a wreckגַּ

תוֹ לִי חֶמְדָּ We’re still His most precious commodityעוֹדֵנוּ ּכְ

For He is filled with love, filled with loveתּוֹכוֹ רָצוּף אַהֲבָה רָצוּף אַהֲבָה

יתוֹ צָפוּף לִרְוָחָה  ,His Home is spaciously crowdedּבֵ

Spaciously crowdedצָפוּף לִרְוָחָה

Granting us pardonמַמְצִיא לָנוּ מְחִילָה

עִילָה עַת� הַּנְ שְׁ Not just at Ne’ilah timeלאֹ רַק ּבִ

ה Praise befits Youלְךָ דוּמִיָהּ תְהִלָּ

His hands contain powerיָדָיו רָב לוֹ

יתוֹ ית לְרֵאשִׁ And there was no beginning to His beginningוְאֵין רֵאשִׁ

חוֹל הַיָםּ יׁרָה ּכְ ם הַשִּ Even a song as vast as the sandגַּ

בְחוֹ Is only a fraction of His praiseהִיא רַק מִקְצָת שִׁ

ין וּרַת הַדִּ Beyond the letter of the lawלִפְנִים מִשּׁ

He leads His worldמַנְהִיג אֶת עוֹלָמוֹ

לְאָכִים פְנֵי הַמַּ And before the angelsוּמִלִּ

וֹ לוֹם עַּמ שְׁ וֹרֵשׁ ּבִ He provides for the safety of His peopleּד

חַת אֵפֶר אֵר תַּ ְ He shall “Give them glory instead of ashesעָתִיד הוּא לָתֵת ּפ

חַת אֵבֶל שׂוֹן תַּ מֶן שָׂ ,The festive ointment instead of mourningשֶׁ

הָה חַת רוּחַ ּכֵ ה תַּ ”A garment of splendor instead of a drooping spiritמַעֲטֵה תְהִלָּ

7 6



״תשובה״ היא מונח בעל משמעות פיזית ורוחנית, שפירושו, בפשטות: 
אנו  מי  עלינו לשאול  לחזור הביתה  כדי  הביתה״.  לבוא שוב  ״לחזור, 
ולאן אנו שייכים באמת. התשובה הפיזית של עם ישראל לארצו כבר 
לאמונה.  שלמה  רוחנית  תשובה  הייתה  לא  עדיין  אבל  התרחשה, 
האתגר הזה מלווה אותנו, את בני דורנו ואת ילדינו. אנחנו לא יודעים 
איך זה יקרה, אבל אנחנו יודעים בוודאות שזה יקרה, משום שהקב״ה 
תיוולד מחדש ממש כשם שארצו  ישראל  עם  הבטיח: האמונה של 
ומדינתו נולדו מחדש. יהי רצון שנזכה לחיות ולראות את התגשמות 

ההבטחה הזו, ואף ליטול בה חלק.

Teshuvah, which has a physical and spiritual dimension, means 
“returning, coming home.” To come home we have to ask who 
we are and where we truly belong. There has been a physical 
homecoming to the land of Israel, but not yet a complete spiritual 
homecoming to the faith. That challenge rests with us, our 
contemporaries and our children. How it will happen, we do not 
know, but that it will happen, we do know, for we have God’s 
promise: that the faith of Israel will be reborn just as its land and 

state have been. May we live to see it, and work to be part of it.

יעַ הַזְּמַן לְהִתְעוֹרֵר The time has come to wake upהִגִּ

ר ּבֵ לֹ לְהִתְגַּ To leave everything and to overcomeלַעֲזבֹ הַּכ

שׂ מָקוֹם אַחֵר ֵ יְתָה לאֹ לְחַּפ To come home, not to look for anywhere elseלָשׁוּב הַּבַ

 

וֹת ּנ תַּ יעַ הַזְּמַן לְהִשְׁ The time has come to changeהִגִּ

חֲנוֹת ם אִם פִסְפַסְנוּ תַּ Even if we missed a few stopsגַּ

כוּנוֹת ְ בֶת חֲזָרָה לַשּׁ ר לָרֶדֶת יֵשׁ רַּכֶ We can get off, there is a train back to the neighbourhoodאֶפְשָׁ

 

ר רַק אִם נִרְצֶה לֹ אֶפְשָׁ Everything is possible if we wish for itהַּכ

מִיד מוֹצֵא שׂ תָּ ֵ חַּפ The seeker will always findהַּמְ

צֶה קָּ ם הַרְחֵק ּבַ ם אִם הוּא נִמְצָא אֵי שָׁ Even if he is somewhere out there on the edgeגַּ

מַיִם לאֹ נִנְעֲלוּ לְתוֹת שָׁ The doors of heaven are never lockedּדַ

ילוּ ן קוֹרֵא הַצִּ הַּבֵ שֶׁ When the child cries for helpּכְ

יעַ אֲפִלּוּ מַיִם מַגִּ ָ שּׁ ּבַ א שֶׁ Father in Heaven even comesאַּבָ

הוּ רַע ֶ ינוּ מַשּׁ עָשִׂ Even when we’ve done something badאֲפִלּוּ שֶׁ

He pardons and forgives, pardons and forgivesהוּא מוֹחֵל וְסוֹלֵחַ מוֹחֵל וְסוֹלֵחַ

יט יָדוֹ לְעֶזְרָה Holds out His hand in helpמוֹשִׁ

ן חַֹ לְתַקֵּ רַחֲמָיו אֶת הַּכ And in His compassion gives the strength to repairוְנוֹתֵן ּבְ

And to return to Himוְלָשׁוּב אֵלָיו

יעַ הַזְּמַן לְהִתְחָרֵט The time has come to regretהִגִּ

בָר לִבְרחַֹ אָז מֵהַחֵטְא If you’re fleeing, then from sinאִם ּכְ

בִיל לָתֵת שְׁ בָר לָקַחַת אָז לָקַחַת ּבִ If you’re taking, then take in order to giveאִם ּכְ

 

And this is the time to come closerזֶה הַזְּמַן לְהִתְקָרֵב

אֵב Not to fear the painלאֹ לְפַחֵד מֵהַּכְ

ב ל הַלֵּ בָר לָתֵת מִּכָ And if you’re giving, then with all your heartוְאִם לָתֵת אָז ּכְ

יְתָה  לָשׁוּב הַבַּ
Come Home

9 8



למיוסר  תדיר  הנחשב  ירמיהו,  אמר  באים״  ימים  ״הנה  המילים  את 
הוא-הוא  גדול של תקווה.  נביא  היה  גם  הוא  כן,  כי  הנה  שבנביאים. 
אשר אמר כי עם ישראל נצחי כמו השמש, הירח והכוכבים. הוא-הוא 
ירושלים, קנה שדה כדי להפגין את  אשר, בשעה שהבבלים צרו על 
מתוך  רק  כי  למדנו  מירמיהו  נחלתם.  אל  ישובו  שהיהודים  ביטחונו 
נאמנות לה’ ישמרו הבריות אמונים זה לזה לאורך זמן. וכי רק אם יבין 
העם מהם כוחות העומק המעצבים את ההיסטוריה הוא יוכל לצלוח 
אותה. זמן רב מאוד נדרש לישראל המקראית ללמוד אמיתות אלו. 

לנו, אסור לשכוח אותן.

“Hinei Yamim Ba’im” were words spoken by Jeremiah, often 
regarded as the most tormented of all the prophets. Yet he was 
also supremely a prophet of hope. It was Jeremiah who said the 
Jewish people will be as eternal as the sun, moon and stars. It 
was Jeremiah who, while the Babylonians were laying siege to 
Jerusalem, bought a field to demonstrate his belief that Jews would 
return. From Jeremiah we learned that only by being faithful to 
God do people stay faithful to one another. Only by understanding 
the deep forces that shape history can a people survive it. It took 
a long time for biblical Israel to learn these truths. We must never 

forget them.

נוּעוֹת הוּל תְּ ים ּבָ זִיז מַעֲשִׂ ָ Hasty acts, rushed movementsּפ

וֹת ין וְלאֹ זְמַן לְחַּכ נַאי לְהַמְתִּ ְ There’s no more leisure to await and no time to waitאֵין עוֹד ּפ

וֹרוֹת  The decline of the generationsיְרִידַת הַּד

ה לַעֲלִיַּת הַתּוֹרוֹת ּבָ רְאֶה הַּסִ ּנִ Probably the reason for the increase of linesּכַ

ית ה הָרָאשִׁ ָ ּפ קֻּ To the main cash registerּבַ

ידִים וְרָאִינוּ אֶת הַקּוֹלוֹת ִ מַעְנוּ לַּפ We heard torches and we saw the voicesשָׁ

ן לְמַעַן ה׳ ,The mountain smoking, for God’s sakeאֶת הָהָר עָשָׁ

ן ב הַזֶּה יָשֵׁ How could this heart still be sleepingאֵיךְ עוֹד הַלֵּ

ית ִ ה הָָרָָא�שִׁ ָ פָּ� וֹר לַַקֻּ�ֻ ּתּ In the line for the main cash registerבַּ�ַ

י טהַֹר  Purifying mistsעַרְפִלֵּ

Not by means of army nor forceלאֹ בְחַיִל וְלאֹ בְכחַֹ

ם וּמַלְכוּת  שֵׁ Only by God’s Nameרַק ּבְ

זֶּה יָבוֹא זֶה יָבוֹא זֶה יָבוֹא שֶׁ When it will come, it will come, it will comeּכְ

לִי מָקוֹם לִטְעוֹת With no room for mistakesּבְ

אִים נְאֻם ה׳ אֱלוֹקִים ה יָמִים ּבָ Days are coming, declares the Lordהִּנֵ

No hunger for breadלאֹ רָעָב לְלֶחֶם 

יִִם No thirst for waterלֹאֹ צָָמָָא לַַמַּ�ַ

פָָתַַיִִם נְְבוּב לוּחוֹת Tongue-tied and hollowעֲֲרַַל �שְְׂ

ד עָלֵינוּ זְכוּת  If teaching us is a meritאִם לְלַּמֵ

וֹת ּנ This is the will to changeזֶה עַל הָרָצוֹן לְשַׁ

כוֹת To remove the masksלְהָסִיר מַּסֵ

נִים ָ Time to reveal the faceזְמַן לְגִלּוּי הַּפ

יִִם  No hunger for bread, no thirst for waterלֹאֹ רָָעָָב לְְלֶֶחֶֶם לֹאֹ צָָמָָא לַַמַּ�ַ

ב יעִים אֶת הַלֵּ ּבִ שְׂ ל אֱמֶת הַּמַ וּרִים שֶׁ ּב Only words of truth that satisfy the heartרַק ּדִ

וֹרוֹת The decline of the generationsיְרִידַת הַּד

ה לַעֲלִיַּת הַתּוֹרוֹת ּבָ רְאֶה הַּסִ ּנִ Perhaps the reason for the ascent of the Torahּכַ

ית פְרִיָּה הָרָאשִׁ ּסִ In the main libraryּבַ

אִים ה יָמִים בָּ הִנֵּ
Days are Coming

11 10



היא  היהודית,  מההיסטוריה  שלמדתי  החשובות  ההבחנות  אחת 
שהמצב  האמונה  היא  אופטימיות  לתקווה.  אופטימיות  בין  ההבדל 
ישתפר. תקווה היא האמונה שביחד, אנחנו יכולים לשפר את המצב. 
צריך  לא  אקטיבית.   – התקווה  פסיבית,  תפיסה  הוא  אופטימיזם 
לקוות.   – פשוט  לא  אבל  אופטימי,  להיות  כדי  במיוחד  אמיץ  להיות 
שום יהודי לא יכול להיות אופטימי אחרי התבוננות בעבר שלנו, אבל 
יהודים מעולם לא איבדו תקווה. התורה, דבר ה׳, היא מסר מתמשך 
של תקווה בעתיד. בלעדיה, היהדות והיהודים לא היו יכולים לשרוד. 

היהודים שמרו על התקווה, והתקווה שמרה עליהם.

One of the most important distinctions I have learned from Jewish 
history is the difference between optimism and hope. Optimism 
is the belief that things will get better. Hope is the belief that, 
together, we can make things better. Optimism is a passive virtue, 
hope an active one. It takes no courage to be an optimist, but a 
great deal to have hope. Knowing what we do of our past, no Jew 
can be an optimist. But Jews have never given up hope. God’s 
ultimate word – the Torah – is an extended message of hope in the 
future. Without this, Jews and Judaism would not have survived. 

Jews kept hope alive, and hope kept the Jewish people alive.

י  לִּ ב שֶׁ הַלֵּ
My Heart

נַיִם י נִקְרַע לִשְׁ לִּ ב שֶׁ My heart was torn into twoהַלֵּ

יִם פְחָה עַל הַּמַ לּאֹ רָאֲתָה שִׁ What the maid did not see on the seaמָה שֶׁ

מוֹ סוּפָה מִן הַיָּם הוֹלֵם Like a pounding storm in the oceanּכְ

וֹעֵם ל מִרְיָם ּפ הּ שֶׁ ָ ּפ מוֹ תֻּ Like the beating of Miriam’s drumּכְ

עוֹלָם רוּפָה ּבָ And there is no cure in the worldוְאֵין תְּ

י מֵרִים יָדַיִם לִּ ב שֶׁ My heart raises its handsהַלֵּ

בָר מוֹעֵד לאֹ עוֹמֵד עַל הָרַגְלַיִם For some time it’s not standing on its feetּכְ

בָר מָה וֹ ּכְ אֵין ּב לִי שֶׁ בֶר ּכְ An empty broken vesselשֶׁ

מַיִם הֵם לִי חוֹמָה ָ The Heavens are a barrier for meוְהַשּׁ

ה שָׁ יַּבָ תוֹךְ הַיָּם ּבְ ?How can I cross the sea on dry landאֵיךְ אֶעֱברֹ ּבְ

ה יָכוֹל And only Youוְרַק אַתָּ

דִי לְמָחוֹל ֶ Could convert my mourning to dancingלַהֲפךְֹ מִסְּפ

ךְ אֶת הַחוֹל To purify the mundaneלְזַּכֵ

ל י הַּכָ ךְ ּבִ To soften everything in meלְרַּכֵ

י לִּ ב שֶׁ ת לַלֵּ ה מֵבִין אֵיךְ לָגֶשֶׁ And only You understand how to approach my heartוְרַק אַתָּ

י בִּ�ּ ֶ אֵֵב �שֶׁ ל כְּ�ְ ךְְ כָּ�ָ כֵּ�ֵ ַ �שַׁ Relieve all the pain in meמְּ�ְ

ב א אֶת הַלֵּ ֵ Heal the heartמְרַּפ

נַיִם י נִקְרַע לִשְׁ לִּ ב שֶׁ My heart was torn into twoהַלֵּ

מַיִם ם שָׁ ם וְחֶצְיוֹ לְשֵׁ Half guilty, half for the sake of Heavenחֶצְיוֹ אָשֵׁ

מוֹ סוּפָה מִן הַיָּם הוֹלֵם Like a pounding storm in the oceanּכְ

וֹעֵם ל מִרְיָם ּפ הּ שֶׁ ָ ּפ מוֹ תֻּ Like the beating of Miriam’s drumּכְ

ב עוֹלָם לַלֵּ רוּפָה ּבָ And there is no cure in the world for the heartוְאֵין תְּ

צִיק לְצאֹן ּמֵ And there is another trouble that distresses the flockוְיֵשׁ עוֹד צַר שֶׁ

יִּצְעַק לְצוּר And there is no envoy to call out to the Rockוְאֵין צִיר שֶׁ

בוּר לֵם וְלֵב שָׁ Only me in front of the entire ocean and a broken heartרַק אֲנִי מוּל יָם שָׁ

13 12



השיר המקסים וחזק הזה, שנכתב והתפרסם בשיאה של מגפת 
הקורונה, מציג שתי שאלות של אמונה: ״ומה אתה רוצה שנבין 
לפני  הופיעה  רוצה שנלמד מזה?״. התשובה  ו״ומה אתה  מזה?״ 
יכול  יציאת מצרים. מה שמתחיל בסבל  ובאירועי  שנים, בפסח 
הסיפור  את  היהדות  מספרת  כך  ובשמחה.  בשחרור  להיגמר 
הקורונה  ממגפת  ברכה,   – מהקללה  טוב,  בא   – מהרע  האנושי. 
יכולה לבוא תודעה חדשה של אחריות משותפת, ובסופו של דבר 

כולנו נחוש התחדשות.

This beautiful, powerful song, written and released at the height 
of the coronavirus pandemic, is framed by two questions of 
faith: “Umah Atah rotzeh shenavin mizeh?”, What do You want 
us to understand from this? and “Umah Atah rotzeh shenilmad 
mizeh?” What do You want us to learn from what is happening to 
humanity? Early on, an answer came from Pesach and the story of 
the Exodus. What begins in suffering can end in liberation and joy. 
That is how Judaism tells the human story. Out of the bad, comes 
good. Out of the curse comes blessing. Out of the coronavirus 
pandemic can come a new sense of collective responsibility, and 

we will all eventually feel renewed.

תֶר מְלוּכָה  כֶּ
A Royal Crown

צַוֶהּ רוּמָה לְתְּ ין תְּ Between Terumah and Tetzavehּבֵ
ה ּנֶ דֶת קְצָת מְשֻׁ A somewhat strange birthdayיוֹם הֻלֶּ
אן לִכְאוֹרָה לֹ רָגִיל ּכָ Everything seems normal hereהַּכ

מָה קָהָל וְאַהֲבָה Stage, crowd, and loveּבָ

א ׂ י תִשָּ צַוֶהּ לְכִּ ין תְּ Between Tetzaveh and Ki Tissaּבֵ
מְחָה ה שִׂ תֶּ וּרִים מִשְׁ ר ּפ Esther, Purim, feasting, joyאֶסְתֵּ

ע Who shall stay home, and who shall travelמִי יַחֲנֶה וּמִי יִּסַ
תּוֹצָאָה א ּבַ And who will bear the consequenceוּמִי יִשָּׂ

א לְוַיַּקְהֵל ׂ י תִשָּ ין כִּ Between Ki Tissa and Vayakhelּבֵ
The world stops congregatingעוֹלָם מַפְסִיק לְהִתְקַהֵל

ר גֵּ ק לְהִסְתַּ תֵּ תַּ Goes quiet, locks itself inלְהִשְׁ
רָאֵל מָעֵאל אֱדוֹם וְיִשְׂ Ishmael, Edom and Israelיִשְׁ

קוּדֵי ין וַיַּקְהֵל לִפְּ Between Vayakhel and Pekudeiּבֵ
דֶה עִיר וּבַשָּׂ Not a person in the city or the countryאֵין אִישׁ ּבָ

בָר אֵין מוּל מִי לְהִתְנַהֵל Not a soul left to talk toּכְ
ל לְּבֵ בֶל שׁוּב מִתְּבַ ל ּבָ The Tower of Babel is confused againמִגְּדַ

בִין מִזֶּה ּנָ ה רוֹצֶה שֶׁ ?And what do You want us to understand from thisוּמָה אַתָּ
אֵֵּכּב הַַזֶֶּה  ?How do we distance and yet come close during this painאֵֵיךְְ מִִתְְרַַחֲֲקִִים וּמִִתְְקָָרְְבִִים בַּ�ַ

I want to live with You, and not be aloneרוֹצֶה לִחְיוֹת אוֹתְךָ וְלאֹ לִהְיוֹת לְבַד

לְמַד מִזֶּה ּנִ ה רוֹצֶה שֶׁ ?And what do You want us to learn from thisוּמָה אַתָּ
רוּד הַזֶּה ֵ ּפ ?And can we unite from this separationוְאֵיךְ נֵדַע לְהִתְאַחֵד ּבַ

תֶר מְלוּכָה ן לְךָ ּכֶ תֵּ ּנִ Until we give You a crown of sovereigntyעַד שֶׁ

קוּדֵי לְוַיִּקְרָא ין פְּ Between Pekudei and Vayikraּבֵ
אוֹתָהּ סִירָה נוּ ּבְ לָּ We all are in the same boatּכֻ

א סַח ּבָ ֶ יעַ ּפ ”,Spring has arrived, Pesach is coming“אָבִיב הִגִּ
ה קְוָה רַּבָ And with it, much hopeוְאִתּוֹ תִּ

זֵרָה קְרַע אֶת רֹעַ הַגְּ תִּ That You will tear up the evil decreeשֶׁ

ה לָּ וֹדִי לִקְרַאת ּכַ Come, my beloved, to greet the brideלְכָה ּד
חֵם וֹחוֹת יוֹתֵר לְהִתְמוֹדֵד לְהִלָּ בָר אֵין לָנוּ ּכ We have no more strength to cope, to fightּכְ

מוֹ אֶחָד רָאֵל ה׳ אֶחָד וּשְׁ מַע יִשְׂ Listen Israel, God is One and God’s name is Oneשְׁ

15 14



לאחר חורבן בתי המקדש, ללא הכהן 
הגדול, השאלה הגדולה הייתה: איך יוכלו 

האנשים למצוא מחילה? אז התרחש אחד 
מחידושיה המשמעותיים של היהדות. 
החכמים קבעו שכל יהודי יכול לפנות 

הישר אל הקב״ה, ועל ידי שילוב של 
תשובה, תפילה וצדקה – לכפר על 

חטאיו. עד היום, זה מה שאנחנו עושים. 
אנחנו מתוודים על חטאינו ישירות לפני 

הקב״ה, באופן אישי וכציבור, בתפילותינו. 
יום כיפור אומר לנו: לכל אחד מאיתנו 

יש אחריות. כל אחד מאיתנו יכול לתקן 
מחדש ולרפא אחד משבריו של העולם. 
וככל שנרפא יותר – נצמח יותר בעצמנו.

In the aftermath of the destruction of the 
Temples and the absence of the High Priest, 
there was a theological question about how 
the people could find forgiveness. It was 
then that one of the great theological 
discoveries in Judaism took place. The 
sages concluded that each Jew could 
turn directly to God, and through a 
combination of repentance, prayer 
and charity achieve atonement. To this 
day, that is what we do: we confess our 
sins, directly to God, individually and 
collectively, in the synagogue. Yom Kippur 
tells us: we each have responsibility. We can each 
mend some of the broken fragments of the world. 
And the more we mend, the more we grow.

עָָׁ�שֶׁמַַד  קוֹם  מָּּ�ּ כְְּנַַס וְְעָָמַַד בַּ� נִּׁ�שֶׁ�  קוֹם  He entered the place he entered and stood in the place he stoodנִִכְְנַַס לַַמָּ�ּ
ג ּ פַּּ� Washed his hands and feet, immersed, came up and dried himselfרָָחַַץ  יָָדָָיו  רַַגְְלָָיו טָָבַַל  עָָלָָה  וְְנִִסְְתַּ�

א וְְהָָלַַךְְ‬  לְְמָָקוֹם‬  שֶֶהָָלַַךְְ קוֹם‬‭ שֶֶהוּא‬  בָּ�ּ א‬  מִִמָּ�ּ He came from the place he came and went to the place he wentבָּ�ּ
גְְּדֵֵי‬  לָָבָָן גְְּדֵֵי  הַַחֹֹל לָָבַַשׁׁ  בִּ� ‭ טַַּשבִּ�  Stripped off his weekday clothes and donned white garmentsפָּ�

א הַַ׳ !And thus he would say: “O Lordוְְכָָךְְ  הָָיָָה  אוֹמֵֵר אָָנָּ�ָ
שָָּעִִים  רּ‬  לַַחֲֲטָָאִִים‬  לַַעֲֲווֹנוֹת  וְְלַַפְּ�  פֵּּ� Grant atonement for the sins, transgressions and iniquitiesכַּ�

‭ יִִתאָָטָָחֶֶשWhich I sinned before you – I and my household”לְְפָָנֶֶיךָָ  אֲֲנִִי  וּבֵֵיתִִי
רּ And if one could recallוְְאִִם‬‭ אָָדָָם  הָָיָָה  יָָכוֹל  לִִזְְכֹּ�

גָָּמִִים  אֶֶת  הַַחֶֶסְְרוֹנוֹת  The flaws, the deficienciesאֶֶת  הַַפְּ�
ל‬  הָָעֲֲווֹנוֹת שָָּעִִים  אֶֶת  כָּ�ּ  ל  הַַפְּ� ‭ תֶֶאAll the sins and transgressionsכָּ�ּ

ךְְּ‬  הָָיָָה  מוֹנֶֶה טַַּח  כָּ� :Surely he would count thusבֶּ�
,One, one and oneאַַחַַת‬  אַַחַַת‬‭תַַחַַאְְו  

יִִּם אַַחַַת‬‭ וְְשָָלוֹשׁׁ One and two, one and threeאַַחַַת‬‭ וּשְְתַּ�
ע  אַַחַַת  וְְחָָמֵֵשׁׁ …One and four, one and fiveאַַחַַת  וְְאַַרְְבַּ�ּ

את ‭ הָָיָָה‭ ‬לֹוכָָי‭ ‬ֹאֹל  ילָָׂ�שֵׂ ‭ הָָיָָה  רָָשָָיStraight away he would despair, unable to bearמִִתְְיָָאֵֵשׁׁ כִּ�ּ
רִִירות,  הַַחֵֵטְְא The bitter taste of sinאֶֶת‬  הַַמְּ�ּ

וּשָָה, אֶֶת  הַַפִִסְְפוּס, אֶֶת  הַַהֶֶפְְסֵֵד The shame, the missed opportunity, the lossאֶֶת  הַַּבּ

עֲֲּזָָרָָה הֲֲּנִִים‬‭ וְְהָָעָָם  הָָעוֹמְְדִִים‬‭ בָּ� And the priests and the people standing in the courtyardוְְהַַכֹּ�
שֶֶּהָָיוּ שׁׁוֹמְְעִִים  אֶֶת  שֵֵם‬  ה׳ הַַמְְפֹֹרָָשׁׁ When they heard the explicit Name of Godכְּ�

דּוֹל הֵֵּן  גָּ� י‬  כֹּ� ּ Come out from the mouth of the High Priestיוֹצֵֵא  מִִפִּ�
נֵֵּיהֶֶם  חֲֲּוִִים‬‭ וְְנוֹפְְלִִים‬‭ עַַל‬  פְּ� וֹרְְעִִים‬  מִִשְְתַּ� Would bow and prostrate themselves, falling on their faceהָָיוּ ּכּ

‭ ֹותּוכְְלַַמ  דֹוּבלְְעוֹלָָם  וָָעֶֶד רּוּךְְ שֵֵם  כְּ� ”Blessed be the name of His glorious kingdom for ever and ever“בָּ�

סַַע ּ סַַע  לְְמָָקוֹם  שֶֶפָּ� ּ He stepped to the place where he had steppedפָּ�
דֶֶּשׁׁ אֲֲחוֹרָָיו  לַַהֵֵיכַַל נָָּיו  לַַקֹּ�  – He faced the Inner Sanctuary with his back to the hallפָּ�

יו יו  וּמַַעֲֲׂ�שָׂ ּ ‭ ֹאֹּלרְְבָָב  הָָיוּ שָָ‬וִִים‬  פִּ� Without stain, his mouth and actions at oneבְּ�
א קוֹם  שֶֶהוּא  בָּ�ּ א  מִִמָּ�ּ He came from the place he cameבָּ�ּ

And went to the place where he wentוְְהָָלַַךְְ לְְמָָקוֹם  שֶֶהָָלַַךְְ
גְְּדֵֵי‬‭ זָָהָָב גְְּדֵֵי  לָָבָָן לָָבַַשׁׁ בִּ� ‭ טַַּשבִּ�  Stripping off his white garments and donning clothes of goldפָּ�

:And thus he would sayוְְכָָךְְ הָָיָָה  אוֹמֵֵר
א  ה’  !O Lord“אָָנָּ�ּ

שָָּעִִים  ‭ תֹונֹווֲֲעַַל  םיִִאָָטֲֲחַַל‭ ּרוְְלַַפְּ�  פֵּּ� Grant atonement for the sins, the transgressions and iniquitiesכַּ�
”Which I have sinned before You – I and my householdשֶֶחָָטָָאתִִי  לְְפָָנֶֶיךָָ אֲֲנִִי  וּבֵֵיתִִי

סֵדֶר הָעֲבוֹדָה 
Order of the Service

רּ And if one could recallוְְאִִם‬‭ אָָדָָם  הָָיָָה  יָָכוֹל  לִִזְְכֹּ�
וֹבוֹת ,All the loving kindness, the goodnessאֶֶת‬‭ תֶֶא  םיִִדָָסֲֲחַַה  הַַּטּ

ל  הַַיְְשׁׁוּעוֹת ‭ להָָרַַחֲֲמִִים  אֶֶת  כָּ�ּ ‭ תֶֶאAll the compassion and salvationכָּ�ּ

ךְְּ הָָיָָה  מוֹנֶֶה טַַּח  כָּ� :Surely he would count thusבֶּ�
יִִּם ‭ תַַחַַא“One, one and one, one and twoאַַחַַת  וְְאַַחַַת  אַַחַַת  וּשְְתַּ�

י‬  רְְבָָבוֹת One of a thousand, thousands of thousands and myriad myriadsאַַחַַת‬  מֵֵאֶֶלֶֶף‬‭ אַַלְְפֵֵי‬  אֲֲלָָפִִים‬  וְְרֹבֹ‬  רִִבֵּ�ּ
נּוּ יָָמִִים‬‭ וְְלֵֵילוֹת יתָָ עִִמָּ� ים‬‭ נִִפְְלָָאוֹת שֶֶעָָׂ�שִׂ ”Of wonderous miracles You have done for us day and nightנִִסִּ�ּ

צָָּיָּא קוֹם  שֶֶ He left the place he had leftיָָצָָא  מִִמָּ�ּ
מָָּקוֹם  שֶֶעָָמַַד And trembled in the place where he stoodוְְרָָעַַד  בְּ�

גְְּדֵֵי‬  עַַצְְמוֹ גְְּדֵֵי  זָָהָָב לָָבַַשׁׁ  בִּ� ‭ טַַּשבִּ�  Stripped off his golden garments and donned his own clothesפָּ�

ים‬‭ אוֹתוֹ לְְבֵֵיתוֹ הֲֲּנִִים הָָיוּ  מְְלַַּוִּ And all of the people and the priests escorted him homeוְְכָָל‬‭ הָָעָָם‬‭ וְְהַַכֹּ�
,It was a holiday for all who loved himוְְיוֹם  טוֹב‬  לְְאוֹהֲֲבָָיו

רָָׂ�שְׂאֵֵל י‬  נִִסְְלַַח‬  לְְכָָל  עֲֲדַַת  יִִ .Because he had attained forgiveness for all the assembly of Israelכִּ�ּ

וֹ כָָה  ּלּ Happy are the people for whom this is soאַַשְְרֵֵי  הָָעָָם  שֶֶכָּ�ּ
‭ויָָֹקֹלֱֱא   ׳הֶֶש  םָָעָָה  יֵֵרְְשַַאHappy are the people whose God is the Lord

‭הָָלְְעַַמ  יֵֵרָָּד ח‬  בְּ� מְְתָּ�ּ אֹּהֶֶֹל  הַַנִּ�ּ ,Like the heavenly canopy, stretched out over those who dwell aboveכְּ�
Was the appearance of the High Priestמַַרְְאֵֵה  כֹֹהֵֵן

‭תֹוּיַַחַַה  וי בְְּרָָקִִים  הַַיּוֹצְְאִִים  מִִּזִּ ,Like lightning bolts emanating from the radiance of the angelsכִּ�
Was the appearance of the High Priestמַַרְְאֵֵה  כֹֹהֵֵן

‭ןָָנָָעֶֶה  ךֹות ‭ תֶֶּשבְּ�ּ ‭ תּומְְּדהַַקֶּ�  ,Like the image of the rainbow amid the cloudכִּ�
Was the appearance of the High Priestמַַרְְאֵֵה  כֹֹהֵֵן

‭ןָָתָָח  יֵֵּנ  ן  עַַל  פְּ� תָּּ�ּ חֶֶּסֶֶד  הַַנִּ�  ,Like the lovingkindness granted to the face of a groomכְּ�
.Was the appearance of the High Priestמַַרְְאֵֵה  כֹֹהֵֵן

17 16



 כוחה של תפילה
מתוך איגרת מהבר זקס לראש השנה ה׳תשע״ב )2011(

“ותשובה ותפילה וצדקה מעבירין את רוע הגזירה״. 
אנו אומרים את המילים הללו באחד השיאים של 
תפילותינו בראש השנה וביום כיפור. במשך מאות 
שנים, אבותינו אמרו אותן תוך ידיעת משמעותה 

של כל אחת מהן.

התשובה מגדירה את יחסינו עם עצמנו. התפילה 
היא חלק ממערכת היחסים שלנו עם ה׳. הצדקה 
קשורה למערכת היחסים שלנו עם אחרים. כיום, 
חרטה.  לחוש  הדבר  פירוש  מה  יודעים  עדיין  אנו 
ומבקשים סליחה.  נכשלים, עושים טעויות  אנחנו 
אנו עדיין יודעים גם מה פירוש הדבר להיות נדיב 
ורחב לב. היינו ועודנו קהילה נדיבה, הנותנת מעבר 

לכל פרופורציה לגודלה ולעושרה.

קשה  קשה.  נעשתה  התפילה  רבים,  בשביל  אך 
או  הכנסת  בבית  התפילה  לטקס  להתחבר  לנו 
לתפילות עצמן. מעטים האנשים כיום המרגישים 
בימים  במיוחד  להם,  משמעותית  שהתפילה 

הנוראים, כשהתפילות ארוכות ומסובכות.

מיזם  עצמי  על  לקחתי  נהדר,  צוות  עם  יחד  לכן, 
חדש שאני מקווה כי ישנה מצב זה לטובה. יצרנו 
מחזור חדש לראש השנה. כמובן, ביהדות המילה 
בשפה  האמורות  התפילות,  יחסית.  היא  “חדש״ 
כל  אבל  שהייתה.  כפי  במחזור  נותרות  העברית, 
השאר שונה: התרגום, המבוא, הפרשנות והעיצוב.

...התפילה היא משמעותית. היא השיחה שלנו עם 

בחייכם,  מרכזית  יחסים  שמערכת  לכם  תארו  ה׳. 
הוריכם,  עם  או  ילדיכם  עם  הזוג,  בת  או  בן  עם 
אפשרי.  בלתי  זה  שיחה.  ללא  מתקיימת  הייתה 
סתירה  כמעט  היא  מילים  בלי  יחסים  מערכת 
פנימית. הוא הדין גם במערכת יחסינו עם בוראנו.

אנו   – מתפללים  כשאנו   – ה׳  עם  משוחחים  כשאנו 
יוצרים קשר עם הכוח המניע את היקום, עם הקול 
שדיבר אל אבותינו, עם הכוח שעיצב את ההיסטוריה 
שלנו כעַַם – אותה נוכחות שעדיין מאזינה לתקוותינו 
ואת הכוח  לנו את האומץ לשאוף  ונותנת  ולפחדינו 

להמשיך הלאה.

לתפילה יש השפעה ממשית וייחודית. זוהי הדרך 
שלנו להודות על הטוב שבחיינו, ולגייס את עזרת 
התזכורת  היא  התפילה  הרע.  עם  במאבקנו  ה׳ 
העולם  של  מציאותו  על  לנו  שניתנת  הקבועה 
והשאיפות  האידיאלים  על  שלנו,  לעצמי  שמעבר 
של עמֵֵנו. כשאנו מתפללים אנו מדברים במילות 
לסימפוניה המקהלתית  בכך  ומצטרפים  אבותינו, 
הדורות  כל  לאורך  היהודי  העם  של  הכבירה 
יש  הלב,  מן  הנאמרת  אמיתית,  תפילה  והיבשות. 
י  כִּ�ּ ם  “גַּ�ּ כי  להרגיש  לנו  לגרום  בר-קיימא  כוח  לה 

י״. ִדִ ּ מִָּעִ� ה  י אַַתָּ�ּ ע כִּ�ּ א ָרָ יָרָ וֶֶָמָת לֹאֹ ִאִ גֵֵּיא צַַלְְ אֵֵלֵֵךְְ בְּ�

וייענו  ייתן  מי  מליבנו.  נתפלל  זו  ובשנה  ייתן  מי 
תפילותינו. תהא השנה הזאת שנה טובה ומתוקה 

לכם, למשפחותיכם, ולכל עם ישראל.

The Power of Prayer 
From Rabbi Sacks’ Rosh Hashanah Message 5772 / 2011

“Penitence, prayer and charity avert the evil 
decree.” We say those words at one of the cli-
maxes of our worship on Rosh Hashanah and 
Yom Kippur. For centuries our ancestors said 
those words, knowing what each of them means.

Penitence defines our relationship with our-
selves. Prayer is part of our relationship with 
God. Charity is about our relationship with other 
people. We still know what it is to be penitent. 
We fall short, make mistakes, and seek forgive-
ness. And we know what it is to be charitable. 
We remain a generous community, giving out 
of all proportion to our numbers.

But for many, prayer has become difficult. They 
find it hard to connect to the synagogue service 
or to the prayers themselves. Too few people 
nowadays find prayer meaningful, especially 
on the High Holy Days when the prayers are 
long and complicated.

That is why, together with a wonderful team, 
I’ve undertaken a new project that I hope will 
make a difference. We’ve created a new Rosh 
Hashanah machzor. Of course, in Judaism, the 
word “new” is relative. The Hebrew stays the 
same. But everything else is different: the trans-
lation, the introduction, the commentary, and 
the actual physical appearance of the machzor.

We think this is a first in Anglo-Jewish history. 
The siddur – familiarly known as “the Singer’s” 

– has always been produced by Chief Rabbis, but 
not the machzor, “the Routledge”. We felt the 
time had come for this to change.

Prayer has to speak to us if it is to speak to God. 
We have to be able to understand it if we are to 
put into it our heart and soul.

In the translation, we’ve tried to bring out 
the poetry and power of the prayers. In the 

introduction, we explain the meaning and his-
tory of Rosh Hashanah.

In the commentary, we’ve provided not just 
explanation but also reflection on what these 
holy days mean for our lives. Eventually we 
hope to bring out machzorim for the other fes-
tivals as well.

Prayer matters. It’s our conversation with God. 
Imagine having a relationship with your spouse, 
your child or your parent, in which you never 
speak to them. It can’t be done. A relationship 
without words is almost a contradiction in 
terms. So it is with God.

When we converse with God – when we pray –  
we enter into a relationship with the Force that 
moves the universe, the Voice that spoke to our 
ancestors, the Power that shaped our history as 
a people, the Presence that still listens to our 
hopes and fears, giving us the courage to aspire 
and the strength to carry on.

Prayer makes a difference. It’s our way of giving 
thanks for the good in our lives and of enlist-
ing God’s help as we wrestle with the bad. It’s 
our regular reminder of the world beyond the 
self, of the ideals and aspirations of our people. 
When we pray we speak with the words of our 
ancestors, joining the great choral sympho-
ny of the Jewish people throughout the ages 
and the continents. True prayer, said from the 
heart, has the undiminished power to make us 
feel that “Though I walk through the valley of 
the shadow of death I will fear no evil for You 
are with me.” May we, this year, pray from the 
heart. May our prayers be answered, and may it 
be for you, your families, and the Jewish people, 
a good and sweet New Year.

מחזור קורן
עם ביאור הרב זקס

ם י ר ו פ כי ה ם  ו י ו נה  ש ה ש  רא ל

19 korenpub.co.il



חוברת זו מוקדשת על־ידי הקרן למורשת 
הרב זקס בישראל, הפועלת להנחלת 
דמותו והגותו של הרב זקס בחברה 
הישראלית, באמצעות הפצת תכנים 

והפעלת מיזמים חינוכיים, ערכיים 
וציבוריים. מוזמנים לעקוב אחר פעילות 

הקרן והתכנים בערוצי המדיה השונים.

הרב יונתן זקס

ללמוד • להעמיק • להתחבר

www.rabbisacks.org  •  @rabbisacksil


