

DAVIDSON

# וְשִׁיר יְבוֹ תשפ"ה אַלּוּל



## להט פירושי הרב זקס על שיריו של ישעיהו ריבוי

מאנגלית: סיון רהבי מאיר וצור ארלין



חמש שנים  
לפיטרתו של  
הרב זקס

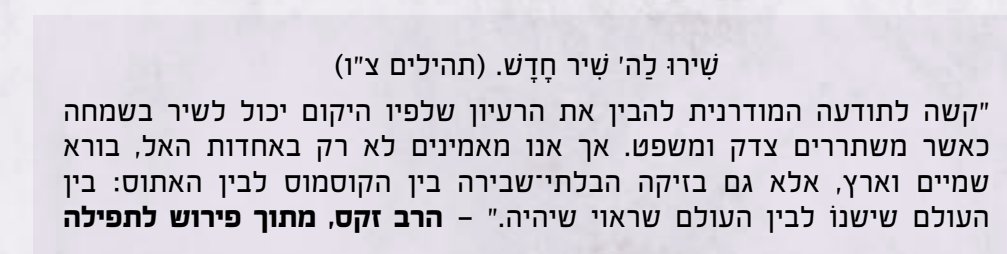
חזון הקורן למורשת הרב זקס בישראל הוא להנחיל את משנתו ואת המופת האישית שלו, לקידום חברה בעלת ערכים משותפים ותחוות אחריות, השואבת השראתה מסורתם של ישראל ומהויה ברכה לעולם כולם.

הקרן למורשת הרב זקס בשלב צמיחה ופיתוח ובחירה להתמקד ב-5 קהלים שונים:

- חינוך**  
חיבור תלמידי תיכון, מסגרות על-תיכוניות ואנשי חינוך לרענוןתו ודמותו של הרב זקס.
- אקדמיה**  
מייסוד כתביו של הרב זקס ברחבי האקדמיה הישראלית.
- הנאהה אזרחית**  
חשיפת דמותו ומשנתו של הרב זקס למנהיגים בעלי השפעה בהווה ובעתיד בתחוםי הקהילה, התקשורת, הממשל והתרבות.
- הנאהה דתית**  
הנagation הגותו של הרב זקס כבסיס להנאהה דתית המכוננת לרוחות אופקיים ומחזיבת למעורבות כלפי העולם.
- הציבור הרחב**  
קידום הפצת את תורתו של הרב זקס בעורוצים השונים; ספרים, סרטיוןיהם, מאמרים ותוכנים דיגיטליים.

**שירו לה' שיר חדש.** (תהלים צ"ז)

"קשה לתודעה המודרנית להבין את הרעיון שלפיו היהום יכול לשיר בשם מה אשר משתרים צדק ומשפט. אך אנו מאמינים לא רק באחדות האל, ברא שמיים וארץ, אלא גם בזיקה הבלתי-שבירה בין הקוסמוס לבין האתושים: בין העולם שישנו לבין העולם שראוי להיותה". – **הרב זקס, מתוך פירוש לתפילה ולמשנתו הנדרה יש תפקיד חשוב בעולמנו.**" – **נשיא המדינה יצחק הרוג**



"הרב לורד זקס היה מגדולי האישים, ההוגים והמנהיים שקמו לנו בדור הזה. הוא השם מע קול צלול, נכון וחשיבות מאין כמיהו בעולם כה מוקטב ומסוכסך, נתן דעתו בהרבה ובהרירות ליתרונות שיש בשוני ובמגון האנושי, והתווה דרך חשיבה חשובה לבניית חברה משותפת בעידן מוקוטב. לשמהתנו, הגותו מוסיפה להישמע ולראות אוור בשלל כתביו המשמשים להתרנס. לאיישותו ולמשנתו הנדרה יש תפקיד חשוב בעולמנו". – **נשיא המדינה יצחק הרוג**





בשנותיו האחרונות,  
קיים הרב זקס אירוביץ  
מושותפים עם ישע ריבו,  
ובמהלך מפגשים אלו פירש  
וביאר את שיריו של ישע.

קול חזדי

The Voice of My Beloved

היהדות היא התרבות היחידה שתור הזהב שלה נמצא בעתיד. כאשר שאל משה את ה' בסנה הבוער איך לתרא אותו באזני בני ישראל, ענה לו ה': "אהיה אשר אהיה" (שמות ג, יד). וכוונתו: "עליך לבתו ב', היוד שאליו אני קורא לכם לצאת נמצאת מעבר לאופק הנראה". כר ה' והוא. וכך הוא. אנחנו העם המכובד את העבר אך ממשיך ללכת אל העתיד, לפגוש אלוהים שאנו יודעים כי הוא בא לפגוש אותנו. חזונה של התורה לעתיד - עתיד של שלום, אהבה וכבוד לאדם ולטבע - הוא חזון שלא היה נעלם ממן. היהדות היא מסע מקודש אל העתיד שאלוהים מבקש מאייתנו לבנות.

Judaism is the only civilisation whose golden age is in the future. When Moses asked at the Burning Bush how to describe God, God replied: *Ehyeh asher ehyeh* (Ex. 3:14): "I will be what I will be". God was saying: "You must trust Me. The destination to which I am calling you is just beyond the visible horizon." So it was. So it is. We are the people who honour the past but keep walking to the future, to meet God who, we know, is coming to meet us. The Jewish vision of the future – of peace, love, respect for humanity and nature – has never been surpassed. Judaism is a sacred journey to the future God asks us to build.

The voice of my beloved, behold, it is coming  
That's what they say  
To remove all evil, and to lift up our horn  
From the depths of the dust  
And to awaken those who sleep, at the sound of the shofar

The voice of my beloved, behold, it is coming  
That's the rumour that is spreading  
And every captive baby received the prophecy  
So come and let's go out to meet Him, with drums and flute  
Sing to Him, sing praises  
How blessed is the people whose God is the Lord

And then the day will break and the lie will evaporate  
Then all the does of the field will go forth in dance  
And skip upon the mountains and not from the fear of foxes  
And out of the clefts of the rock, fresh water shall flow forth  
From the hidden places of the terrace  
To irrigate the lily of the valley  
And to establish the tabernacle  
That will remove our suffering here

The voice of my beloved is knocking, open to me, my son  
The time of your redemption has arrived  
And I have said 'enough' to your troubles  
And I have come to bring good tidings  
That you will no longer weep, Rachel  
We sense the Messiah more than fragrant powder  
Shalom to you, my beloved, pure and ruddy  
Pour out your wrath on rocks, and return to the fortress  
In mercy, for in mercy  
There is no memory that can contain all the data

The voice of my beloved, behold, here it is

קול חזדי הנה זה בא  
ככה מספרים  
להסר את כל הטעאות קראנץ להרים  
מטוך תהומות עפר  
ולתקין נרכדים עם תרווית שופר

קול חזדי הנה זה בא  
כך פשטה הלה רשותה  
וככל תינוק שנשבה קבל את הנבואה  
וא בוא נא לך אהוב בתרפם מעזב  
שירולו ומורלו  
אשרי העם שה' אלקי

ואו יפוח רוזם והשקר יתארה  
וא צואג במוחול פל אילות השזה  
וירד על הרים ולא מוחמת אימות השמים  
וՓוגני הפלע יזרם מים חיים  
בין סתרי המדרגה  
להשקר שושנת העמקים  
ולתקין מישן  
שיסר את סבלוותנו מכאן

קול חזדי זפק פתחו לי בון  
הגע ונען גאלתכם  
ולצוחכם אמורתי כי  
ויבאתני בשר  
שלא תבכי יותר רחל  
ברוחים את הפטית יותר מפל אבקת רחל  
שלום לך חזך והאדמון  
שפך חמתך על אבניכם והשב לבצרכן  
ברוחים כי לחרקיך  
אין פורן שכלי את כל הנזניהם

קול חזדי הנה זה פאן



היהדות לקחה את האהבה והעמידה אותה במרכזו של עולמנו. שלוש אהבות: "ואהבת את ה' אלוקיך בכל לבך ובכל נפשך ובכל מואדר" (דברים ו, ה), "ואהבת לרעך כמוך" (ויקרא יט, יח), "ואהבתם את הגר, כי גרים הייתם בארץ מצרים" (דברים י, יט). שלוש האהבות הללו הן תוגבה לאהבותו של הקב"ה כלפינו. אנו קיימים בשל אהבותו. וכאשר אהנו אהובים, אוורנו נכנס אל נשמתנו. מאהבת הآخر, אהנו לומדים לאחוב את הקב"ה ולהרגיש את גודל אהבותו אותנו. כאשר אהנו נפתחים אל الآخر, אהנו נעשים גדולים ממה שהיינו קודם לכן.

Judaism took love and made it the centre of the universe. Three loves. "You shall love the Lord your God with all your heart, with all your soul and with all your might" (Deut. 6:5). "You shall love your neighbour as yourself" (Lev. 19:18). And "You shall love the stranger, for you were once strangers in a strange land" (Lev. 19:33–34). And these loves are a reflex of God's love for us. We exist because God loves. And when we love, God's light enters our soul. Loving others, we learn to love God and feel the fullness of His love for us. Opening ourselves to something other than ourselves, we become more than we currently are.

He withholds His staff  
Without withholding His love  
He holds out His sceptre  
To whoever reaches out their hand  
He never looks away from His flock  
Even when we're a wreck  
We're still His most precious commodity

For He is filled with love, filled with love  
His Home is spaciously crowded,  
Spaciously crowded  
Granting us pardon  
Not just at Ne'ilah time  
Praise befits You

His hands contain power  
And there was no beginning to His beginning  
Even a song as vast as the sand  
Is only a fraction of His praise  
Beyond the letter of the law  
He leads His world  
And before the angels  
He provides for the safety of His people

He shall "Give them glory instead of ashes  
The festive ointment instead of mourning,  
A garment of splendor instead of a drooping spirit"

חוֹזֵק שְׁבָטוֹ  
מִבְּלַחְשָׁנָת אַהֲבָתוֹ  
מִשְׁטִית שְׁרָבְטָיו  
לְכַל הַפּוֹשֵׁת יְהִי  
עַזְלָא מַעֲלָיָם צָאן מַרְעַיָּה  
בְּסַמְכָנוּ שְׁבָרִי נְלִימָה  
עַזְדָּנָגָל חַמְקָתָה

תוֹכוֹ רַצֹּוֹפָא אַהֲבָה רַצֹּוֹפָא  
בֵּיתוֹ עַזְפָּא לְרוֹחָה  
צָפָפָא לְרוֹחָה  
מִמְצָאָה לְנוּ מְחִילָה  
לְאַרְקָבָשְׁעַת הַנְּשִׁילָה  
לְקַדְמָה תְּהִלָּה

יְדִיּוֹבָל  
וְאַיְזָרָאשִׁית לְאַאשִׁיטוֹ  
בְּסַמְכָה כְּחֹלָה הַיִם  
הַיְאָרָק בְּקַצְתָּשָׁבָחוֹ  
לְפִנִים מְשֻׁרְתַּת הַדִּין  
מְנֻהָג אֶת עַולְמוֹ  
וְלִלְפִנִי הַמְּלָאכָם  
הַוּרֶש בְּשָׁלּוּם עַטְוֹ

שְׁתִידְהָזָא לְתִתְפְּאַר תְּתִתְאַךְ  
שְׁמַנְנָשָׁן טַחַת אַבְלָל  
מְעַטְתָה תְּהִלָּה תְּתִתְרֹוחַ פֶּהָה

“



"תשובה" היא מונח בעל משמעות פיזית ורוחנית, שפירושו, בפשטות: "לhzor, לבוא שוב הביתה". כדי להזور הביתה علينا לשאול מי אנו ולאן אנו שייכים באמת. התשובה הפיזית של עם ישראל לארצו כבר התרחשה, אבל עדין לא הייתה תשובה רוחנית שלמה לאמונה. האתגר הזה מלוחה אותנו, את בני דורנו ואת ילדינו. אנחנו לא יודעים איך זה יקרה, אבל אנחנו יודעים בוודאות שהוא יקרה, משום שהקב"ה הבטיח: האמונה של עם ישראל תיוולד מחדש ממש כשם שארצנו ומדינתנו נולדו מחדש. יהיו שנזכה לחיות ולראות את התגשומות הבטחה זו, ואף ליטול בה חלק.

Teshuvah, which has a physical and spiritual dimension, means "returning, coming home." To come home we have to ask who we are and where we truly belong. There has been a physical homecoming to the land of Israel, but not yet a complete spiritual homecoming to the faith. That challenge rests with us, our contemporaries and our children. How it will happen, we do not know, but that it will happen, we do know, for we have God's promise: that the faith of Israel will be reborn just as its land and state have been. May we live to see it, and work to be part of it.

“

The time has come to wake up  
To leave everything and to overcome  
To come home, not to look for anywhere else

The time has come to change  
Even if we missed a few stops  
We can get off, there is a train back to the neighbourhood

Everything is possible if we wish for it  
The seeker will always find  
Even if he is somewhere out there on the edge  
The doors of heaven are never locked  
When the child cries for help  
Father in Heaven even comes

Even when we've done something bad  
He pardons and forgives, pardons and forgives  
Holds out His hand in help  
And in His compassion gives the strength to repair  
And to return to Him

The time has come to regret  
If you're fleeing, then from sin  
If you're taking, then take in order to give

And this is the time to come closer  
Not to fear the pain  
And if you're giving, then with all your heart

הגיע הזמן להרשותך  
לשב הפל לתרנגול  
לשוב הביתה לא לחפש מקום אחר

הגיע הזמן להשתנות  
בם אמ' פקסטנו תקנות  
אפשר לזרת יש רכבת חוויה לשכונות

כל אפשר רק אם נרצה  
המחפש תמיד מזיא  
בם אמ' הוא נמצא אי שם הרחק בקצה  
דלתות שמים לא נגעלו  
בשערן קורא האziel  
אבא שבשדים מגיע אפל

אפל שעשינו משער רע  
הוא מוחלט סולח מוחלט סולח  
מושיט יוז לשורה  
ונזון בחרבינו את הפה לתקון  
ולשוב אליו

הגיע הזמן להרשותך  
אם כבר לברך או מהחטא  
אם כבר ליקחת או ליקחת בשבייל לחתת

זה הזמן להתפרק  
לא לփחד מהכאב  
אם לחתת אַכְבָּר לחתת מצל הלב



את המילים "הנה ימים באים" אמר ירמיהו, הנחשב תמיד למינוס שבנבנאים. הנה כי כן, הוא גם היה נביא גדול של תקווה. הוא-הוא אשר אמר כי עם ישראל נצחים כמו השמש, הירח והכוכבים. הוא-הוא אשר, בשעה שהבבליים צרו על ירושלים, קנה שדה כדי להפיגן את ביטחונו שהיהודים ישבו אל מחלתם. מירמיהו למדנו כי רק מתוך נאמנות לה' ישמרו הבריות אמונה זה זהה לאורך זمان. וכי רק אם בין העם מهما כוחות העומק המעצבים את ההיסטוריה הוא יוכל לצלוח אותה. זמן רב מודע נדרש לישראל המקראית ללמידה אמיתות אלו. לנו, אסור לשוכח אותן.

"*Hinei Yamim Ba'im*" were words spoken by Jeremiah, often regarded as the most tormented of all the prophets. Yet he was also supremely a prophet of hope. It was Jeremiah who said the Jewish people will be as eternal as the sun, moon and stars. It was Jeremiah who, while the Babylonians were laying siege to Jerusalem, bought a field to demonstrate his belief that Jews would return. From Jeremiah we learned that only by being faithful to God do people stay faithful to one another. Only by understanding the deep forces that shape history can a people survive it. It took a long time for biblical Israel to learn these truths. We must never forget them.

“

Hasty acts, rushed movements  
There's no more leisure to await and no time to wait  
The decline of the generations  
Probably the reason for the increase of lines  
To the main cash register  
We heard torches and we saw the voices  
The mountain smoking, for God's sake,  
How could this heart still be sleeping  
In the line for the main cash register

Purifying mists  
Not by means of army nor force  
Only by God's Name  
When it will come, it will come, it will come  
With no room for mistakes

Days are coming, declares the Lord  
No hunger for bread  
No thirst for water

Tongue-tied and hollow  
If teaching us is a merit  
This is the will to change  
To remove the masks  
Time to reveal the face  
No hunger for bread, no thirst for water  
Only words of truth that satisfy the heart  
The decline of the generations  
Perhaps the reason for the ascent of the Torah  
In the main library

פוי מושגים בחול תנועות  
אין עוד פנאי להמתין ולא זמן לה靜ת  
יידית הזרות  
בראה הפעלה ללית הتورות  
בקפיה הראשית  
שמנון לפדים ואינו את הקולות  
את החר עשן למץ ה  
אין עוד כלב הוה ישן  
בטעו לקפיה הראשית

ערפל טהר  
לא בחריל ולא בכת  
נק בשם ומלכות  
פשה יבוא ובה ביא זה יבוא  
בל מקרים לבלתי

הנה ימים באים נאם ה' אלקים  
לא רעב ללחם  
לא צמא למים

ערל שפטים בנב להזות  
אם למד עליון ובית  
זה על גורץ לשנות  
להסר מסכות  
מן לילוי הפה  
לא רעב ללחם לא צמא למים  
נק דברים של אמת המשביעים את הלב  
יידית הזרות  
בראה הפעלה ללית הتورות  
בקפיה הראשית



אחת הבחנות החשובות שלמדתי מההיסטוריה היהודית, היא ההבדל בין אופטימיות לתקווה. אופטימיות היא האמונה שהמצב ישתפר. תקווה היא האמונה שביחד, אנחנו יכולים לשפר את המצב. אופטימיזם הוא תפיסה פסיבית, התקווה - אקטיבית. לא צריך להיות אמיץ במיוחד כדי להיות אופטימי, אבל לא פשוט - לכוון. שום יהודי לא יכול להיות אופטימי אחרי התבוננות בעבר שלנו, אבל יהודים מעולם לא איבדו תקווה. הتورה, דבר ה', היא מסר מתמשך של תקווה בעתיד. בלבדייה, היהדות והיהודים לא היו יכולים לשורוד. היהודים שמרו על התקווה, והתקווה שמרה עליהם.

One of the most important distinctions I have learned from Jewish history is the difference between optimism and hope. Optimism is the belief that things will get better. Hope is the belief that, together, we can make things better. Optimism is a passive virtue, hope an active one. It takes no courage to be an optimist, but a great deal to have hope. Knowing what we do of our past, no Jew can be an optimist. But Jews have never given up hope. God's ultimate word – the Torah – is an extended message of hope in the future. Without this, Jews and Judaism would not have survived. Jews kept hope alive, and hope kept the Jewish people alive.

My heart was torn into two  
What the maid did not see on the sea  
Like a pounding storm in the ocean  
Like the beating of Miriam's drum  
And there is no cure in the world

My heart raises its hands  
For some time it's not standing on its feet  
An empty broken vessel  
The Heavens are a barrier for me  
How can I cross the sea on dry land?

And only You  
Could convert my mourning to dancing  
To purify the mundane  
To soften everything in me  
And only You understand how to approach my heart  
Relieve all the pain in me  
Heal the heart

My heart was torn into two  
Half guilty, half for the sake of Heaven  
Like a pounding storm in the ocean  
Like the beating of Miriam's drum  
And there is no cure in the world for the heart

And there is another trouble that distresses the flock  
And there is no envoy to call out to the Rock  
Only me in front of the entire ocean and a broken heart

הלב שלי נקרע לשניים  
מה שלא ראתה שפחה על הים  
כמו סופה מן הים הולם  
כמו חפה של מרים פועם  
ואין תרופה ביעולם

הלב שלי מרים ים  
בבר מועך לא עומד על הרגלים  
שבר ביל שאי בו בבר מה  
והשימים הם לחומה  
אך עבר בתרן הים ביבשה

ווק אתה יכול  
להפוך מספדי למחול  
לברך את החול  
לברך ביה נפל  
ווק אתה מבן אך לגשת לב שלי  
משכך כל כאב שבי  
מרפא את הלב

הלב שלי נקרע לשניים  
הצוא אשם והצוא לשם שמים  
כמו סופה מן הים הולם  
כמו חפה של מרים פועם  
ואין תרופה ביעולם לב

ויש עוד צר שמציק לצאן  
ואין ציר שצישק ל צור  
הך אני מול ים שלם ולב שבור





השיר המקסים וחזק הזה, שנכתב והתרפרס בשיאו של מגפת הקורונה, מציג שתי שאלות של אמונה: "ומה אתה רוצה שנבין מזה?" ו"ומה אתה רוצה שנלמד מזה?". התשובה הופיעה לפני שנים, בפסח ובאיורו ייצאת מצרים. מה שמתהיל בסבל יכול להיגמר בשחרור ושמחה. כך מספרת היהדות את הסיפור האנושי. מהרע - בא טוב, מהקללה - ברכה, מ מגפת הקורונה יכולה לבוא תודעה חדשה של אחריות משותפת, ובסיומו של דבר כולם נחושה להתאחדות.

This beautiful, powerful song, written and released at the height of the coronavirus pandemic, is framed by two questions of faith: "Umah Atah rotzeh shenavin mizeh?", What do You want us to understand from this? and "Umah Atah rotzeh shenilmad mizeh?" What do You want us to learn from what is happening to humanity? Early on, an answer came from Pesach and the story of the Exodus. What begins in suffering can end in liberation and joy. That is how Judaism tells the human story. Out of the bad, comes good. Out of the curse comes blessing. Out of the coronavirus pandemic can come a new sense of collective responsibility, and we will all eventually feel renewed.

“

Between Terumah and Tetzaveh  
A somewhat strange birthday  
Everything seems normal here  
Stage, crowd, and love

Between Tetzaveh and Ki Tissa  
Esther, Purim, feasting, joy  
Who shall stay home, and who shall travel  
And who will bear the consequence

Between Ki Tissa and Vayakhel  
The world stops congregating  
Goes quiet, locks itself in  
Ishmael, Edom and Israel

Between Vayakhel and Pekudei  
Not a person in the city or the country  
Not a soul left to talk to  
The Tower of Babel is confused again

And what do You want us to understand from this?  
How do we distance and yet come close during this pain?  
I want to live with You, and not be alone

And what do You want us to learn from this?  
And can we unite from this separation?  
Until we give You a crown of sovereignty

Between Pekudei and Vayikra  
We all are in the same boat  
"Spring has arrived, Pesach is coming,"  
And with it, much hope

That You will tear up the evil decree  
Come, my beloved, to greet the bride  
We have no more strength to cope, to fight

Listen Israel, God is One and God's name is One

בין התרומה לתצוה  
יום הלורת קצת מטבח  
הכל גול פא לא לקרה  
במה קהן ואהבה

בין הצעה לפי תשא  
אSTER פורים מטבח שמחה  
מי חינה ומני ישע  
ומי ישא בטהראה

בין תפ� לא ליקהל  
עלים מפסיק לתקהל  
להשתתקן לסתיגר  
ישמאנל אדים וישראל

בין יי'קל לפקודי  
אין איש בשור ובשודה  
כבר אין מול מי להתנהל  
מניגל בבל שב מתרבל

ומה אתתך רוצה שנבין נזע  
אין מתרחקים ומתרבים בכאב הזה  
רוצה לחיות אותך ולא להיות לבד

ומה אתתך רוצה שנלמד מזע  
איך ברע לזרעך בפראוד הזה  
עד שנגן לך נבר מלוכה

בין פקודי לוייקרא  
כלט באוטה טירה  
אביב הגיש פסח נא  
ואחן תקינה רבה

שתקרען את רע הארץ  
לכיה דוד' לקנאות כליה  
בבר אין לנו פוחות יותר להתמודד להליחם

שמע ישראל ה' אחד ושמו אחד

## סדר העבודה

### Order of the Service

And if one could recall  
All the loving kindness, the goodness,  
All the compassion and salvation

Surely he would count thus:  
"One, one and one, one and two  
One of a thousand, thousands of thousands and myriad myriads  
Of wonderous miracles You have done for us day and night"

He left the place he had left  
And trembled in the place where he stood  
Stripped off his golden garments and donned his own clothes

And all of the people and the priests escorted him home  
It was a holiday for all who loved him,  
Because he had attained forgiveness for all the assembly of Israel.

Happy are the people for whom this is so  
Happy are the people whose God is the Lord

Like the heavenly canopy, stretched out over those who dwell above,  
Was the appearance of the High Priest  
Like lightning bolts emanating from the radiance of the angels,  
Was the appearance of the High Priest  
Like the image of the rainbow amid the cloud,  
Was the appearance of the High Priest  
Like the lovingkindness granted to the face of a groom,  
Was the appearance of the High Priest.

אֵם אָדָם הִיא כְּלָל לְפָרָד  
אֶת הַחֲסִידִים אֶת הַטְּבֹות  
אֶת כָּל הַחֲרָמִים אֶת כָּל הַיְשׁוּוֹת

בְּטַח כְּרָבָה מְנוּנָה  
אֶחָת אֶחָת אֶחָת אֶחָת וְשְׁתִים  
אֶחָת מְנֻלָּף אֶלְפָטָס וּבְרִיבָּרָבָת  
שְׁטִים נְפָאָות שְׁעַשְׁתָּעַמְשִׁים יְמִים וְלִילָּת

יִצְאַנְפְּקָסָם שְׂיִצְאָת  
וּרְעֵד בְּמִקְום שְׁעַמְדָה  
פְּשַׁט בְּגַדִּי זְהָב בְּבַשְׁ בְּגַדִּי עַצְמָוָה

וּכְלַעַם הַבְּנָנָם הַיְמָלִים אֶוֹת לְבִתָּה  
וּיּוֹם טָב לְאֶודְבָּיו  
כִּי נְסָלָח לְלָב עַדְתִּישָׁרָאֵל

אֲשֶׁרְיָה הָעַם שְׁפָכָה לְזָהָר  
אֲשֶׁרְיָה הָעַם שָׁה אֲלֹקִי

כָּאֶזְזָל הַגְּמָתָה בְּדָרִי מַעֲלָה  
מְרָאָה כְּלָנָן

בְּבִילִים הַיְצָאָס מִזְוִי הַחַיּוֹת  
מְרָאָה כְּלָנָן  
קְדֻמָּת הַקְּשָׁת בְּתוֹךְ הַעֲנָן  
מְרָאָה כְּלָנָן  
חַדְךָ דָּגָנָן עַל פְּנֵי חַתָּן  
מְרָאָה כְּלָנָן

In the aftermath of the destruction of the Temples and the absence of the High Priest, there was a theological question about how the people could find forgiveness. It was then that one of the great theological discoveries in Judaism took place. The sages concluded that each Jew could turn directly to God, and through a combination of repentance, prayer and charity achieve atonement. To this day, that is what we do: we confess our sins, directly to God, individually and collectively, in the synagogue. Yom Kippur tells us: we each have responsibility. We can each mend some of the broken fragments of the world. And the more we mend, the more we grow.



“

לאחר חורבן בתי המקדש, ללא הכהן הגדל, השאלה הגדולה הייתה: איך יוכלו האנשים למצוא מיליה? אז התרחש אחד מהיודושיה המשמעותיים של היהדות. החכמים קבעו שכלי היהודי יכול לפנותו הישר אל הקב"ה, ועל ידי שילוב של תשובה, תפילה וצדקה - לכפר על חטאינו. עד היום, זה מה שאנו עושים. אנחנו מתוודים על חטאינו ישרות לפני הקב"ה, באופן אישי וככיבור, בתפילהוננו. יום כיפור אומר לנו: לכל אחד מאייתנו יש אחריות. כל אחד מאייתנו יכול לתקן מחדש ולרפא אחד משבריו של העולם. ובכל שנורפיא יותר - נצמה יותר בעצמנו.

He entered the place he entered and stood in the place he stood  
Washed his hands and feet, immersed, came up and dried himself  
He came from the place he came and went to the place he went  
Stripped off his weekday clothes and donned white garments

And thus he would say: "O Lord!  
Grant atonement for the sins, transgressions and iniquities  
Which I sinned before you – I and my household"  
And if one could recall  
The flaws, the deficiencies  
All the sins and transgressions

Surely he would count thus:  
One, one and one,  
One and two, one and three  
One and four, one and five...  
Straight away he would despair, unable to bear  
The bitter taste of sin  
The shame, the missed opportunity, the loss

And the priests and the people standing in the courtyard  
When they heard the explicit Name of God  
Come out from the mouth of the High Priest  
Would bow and prostrate themselves, falling on their face  
"Blessed be the name of His glorious kingdom for ever and ever"

He stepped to the place where he had stepped  
He faced the Inner Sanctuary with his back to the hall –  
Without stain, his mouth and actions at one  
He came from the place he came  
And went to the place where he went  
Stripping off his white garments and donning clothes of gold

And thus he would say:  
"O Lord!  
Grant atonement for the sins, the transgressions and iniquities  
Which I have sinned before You – I and my household"

נכנים לפקחים שבנים ועמד בפקחים שעמדו  
רץ ציוו רצויו טבר עליה ונסתפָּך  
בְּאֶמְקָדָם שָׁהָא בְּאֶהָל לְמִזְבֵּחַ שָׁהָל  
פְּשַׁט בְּגַדִּי חֹל בְּבַשְׁ בְּגַדִּי לְבָן

וְבָךְ הִיא אָמֵר אֲנָא הָ  
כְּפֶר לְחַטָּאָמִים לְשָׁוֹנוֹת לְפָשָׁעִים  
שְׁחַטְאָמִים לְפָנָן אֲנָי וְיִתְּחַטְּא  
וְאָדָם הִיא כְּלָל לְפָרָד  
אֶת הַפְּנִימִים אֶת כָּל הַשְׁוּוֹת

בְּטַח כְּרָבָה מְנוּנָה  
אֶחָת אֶחָת אֶחָת אֶחָת וְשְׁתִים  
אֶחָת וְשְׁתִים אֶחָת וְשְׁלָש  
אֶחָת וְשְׁרָבָע אֶחָת וְחַמְשָׁה  
יְשַׁרְדָּה מְוֹתָאָש בְּיָא יְכֹל הִיא לְשָׁאָת  
אֶת הַמְּרוּרוֹת, הַחַטָּא  
אֶת הַבְּשָׁחָד, אֶת הַפְּקָדָה, אֶת הַחַקָּקָה

וְהַכְּלִים הַעֲמָדִים בְּשָׂוָה  
בְּשִׁיחָיו שְׁמָמִים אֶת שֵׁם הַמְּפָרָש  
יָצַא מִפְּנֵי בְּנֵי נֹזֶר  
הַיּוֹם פְּרָעָם מִשְׁתְּחִוּתָם נִטְפָּלָם עַל פְּנִיהם  
בְּרוּךְ שֵׁם כָּבֹד מִכְּבוֹד לְעוֹלָם וְעַד

פְּסַע לְמִקְום שְׁפָטָע  
פְּנֵי לְקַשְׁ אֶחָדָוְיָה לְחַיכָּל  
בְּלָא רְבָבָה קְיָשָׁו פְּנֵי מִנְשָׁע  
בְּאֶמְקָדָם שָׁהָא בָּא  
וְלֹלֶל לְמִזְבֵּחַ שָׁהָל  
פְּשַׁט בְּגַדִּי לְבָן בְּבַשְׁ בְּגַדִּי וְבָ

וְבָךְ הִיא אָמֵר  
אֲנָא הָ  
כְּפֶר לְחַטָּאָמִים לְשָׁוֹנוֹת וְפָשָׁעִים  
שְׁחַטְאָמִים לְפָנָן אֲנָי וְיִתְּחַטְּא

# The Power of Prayer

From Rabbi Sacks' Rosh Hashanah Message 5772 / 2011

"Penitence, prayer and charity avert the evil decree." We say those words at one of the cli- maxes of our worship on Rosh Hashanah and Yom Kippur. For centuries our ancestors said those words, knowing what each of them means.

Penitence defines our relationship with ourselves. Prayer is part of our relationship with God. Charity is about our relationship with other people. We still know what it is to be penitent. We fall short, make mistakes, and seek forgive- ness. And we know what it is to be charitable. We remain a generous community, giving out of all proportion to our numbers.

But for many, prayer has become difficult. They find it hard to connect to the synagogue service or to the prayers themselves. Too few people nowadays find prayer meaningful, especially on the High Holy Days when the prayers are long and complicated.

That is why, together with a wonderful team, I've undertaken a new project that I hope will make a difference. We've created a new Rosh Hashanah machzor. Of course, in Judaism, the word "new" is relative. The Hebrew stays the same. But everything else is different: the trans- lation, the introduction, the commentary, and the actual physical appearance of the machzor. We think this is a first in Anglo-Jewish history. The siddur – familiarly known as "the Singer's" – has always been produced by Chief Rabbis, but not the machzor, "the Routledge". We felt the time had come for this to change.

Prayer has to speak to us if it is to speak to God. We have to be able to understand it if we are to put into it our heart and soul.

In the translation, we've tried to bring out the poetry and power of the prayers. In the

introduction, we explain the meaning and his- tory of Rosh Hashanah.

In the commentary, we've provided not just explanation but also reflection on what these holy days mean for our lives. Eventually we hope to bring out machzorim for the other fes- tivals as well.

Prayer matters. It's our conversation with God. Imagine having a relationship with your spouse, your child or your parent, in which you never speak to them. It can't be done. A relationship without words is almost a contradiction in terms. So it is with God.

When we converse with God – when we pray – we enter into a relationship with the Force that moves the universe, the Voice that spoke to our ancestors, the Power that shaped our history as a people, the Presence that still listens to our hopes and fears, giving us the courage to aspire and the strength to carry on.

Prayer makes a difference. It's our way of giving thanks for the good in our lives and of enlisting God's help as we wrestle with the bad. It's our regular reminder of the world beyond the self, of the ideals and aspirations of our people. When we pray we speak with the words of our ancestors, joining the great choral symphony of the Jewish people throughout the ages and the continents. True prayer, said from the heart, has the undiminished power to make us feel that "Though I walk through the valley of the shadow of death I will fear no evil for You are with me." May we, this year, pray from the heart. May our prayers be answered, and may it be for you, your families, and the Jewish people, a good and sweet New Year.

## כוח תפילה

מתוך איגרת מהרב זקס לראש השנה ה'תשע"ב (2011)

ה'. תארו לכם שמערכת יחסים מרכזית בחיקם, עם בן או בת הזוג, עם ילדים או עם הוריהם, הייתה מתקימת ללא שיחה. זה בלתי אפשרי. מערכת יחסים בלי מילימ"ה היא כמעט סטירה פנימית. הוא הדין גם במערכת יחסינו עם ברואנו. של כל אחת מהן.

ותשובה ותפילה מגדירה את יחסינו עם עצמנו. התפילה היא חלק ממיצרי היחסים שלנו עם ה'. הצדקה קשורה למערכת היחסים שלנו עם אחרים. ביום, שדבר אל אבותינו, עם הכוח המוני את היקום, עם הקול שלנו כעם – אוטה נוכחות שעדין מיאזינה לתקותינו ולפיחינו נוכנת לנו את האומץ לשאוף ואת הכוח להמשך וללאה.

תפילה יש השפעה ממשית ויהודית. זה הדרך שלנו להודות על הטוב שבcheinנו, ולגיים את עזרת ה' במאבקנו עם הרע. התפילה היא התזכורת הקבועה שניתנת לנו על מציאותו של העולם שמעבר לעצמי שלנו, על האידיאלים והשאיפות של עמננו. כשאנו מתפללים אנו מדברים במילות אבותינו, מצטרפים בכך לסייעת המילתית הכבירה של העם היהודי לאורך כל הדורות והיבשות. תפילה אמיתית, האנוארת מן הלב, שהוחזר חדש לטקס התפילה בבית הכנסת או בביתו, יתנו מכך זכות לארץ כ"ג כי "גַם כִּי

אַלְכִּי גַּגְיאָ צְלָמֹת לֹא אִירָא רַע פִּי אַתָּה עַמְּדִי". מי יתן ובשנה זו נתפלל מליבנו. מי יתן ויענו תפילהינו. תהא השנה הזאת טובה ומרתוקה לכם, למשפחותיכם, ולכל עם ישראל.

מחזור קורן  
עם ביאור הרב זקס  
לראש השנה ויום הכיפורים



# הרב יונתן זקס ללמוד • להעמיק • להתחבר



חוברת זו מוקדשת על ידי הקרן למורשת  
הרב זקס בישראל, הפועלת להנחלת  
דמותו והගותו של הרב זקס בחברה  
 הישראלית, באמצעות הפצת תכנים  
 והפעלת מיזמים חינוכיים, ערכיים  
 וציבוריים. מזמינים לעקב אחר פעילות  
 הקרן והתכנים בערוצי המדייה השונים.

ר' יונתן זקס  
מורשת הרב זקס