Covenant &
Conversation

T'oA

Oou el dgley

THE RABBI SACKS LEGACY

BASIEREND AUF DEN LEHREN UND SCHRIFTEN VON RABBI LORD JONATHAN SACKS

Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel fiir ihre grofziigige Unterstiitzung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel.
,,Seitich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergriindige Wahrheit ab, sondern auch auf deren
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er iiber 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft

und der Tora gewidmet war. Ein aulergewohnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens iiber alle Maf3en bewegt hat.“ — Rabbi Sacks

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks sl innerhalb der
deutschsprachigen jiidischen Welt verbreiten zu kénnen. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jiidische Werte mit zeitgendssischen und
gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verkniipfen.

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters erméglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der
Tora in den Alltag einzubinden.

Schemot

Fuhrung und das Volk

Der Wochenabschnitt Schemot zeichnet in einer Reihe
fein ausgearbeiteter Vignetten ein Bild vom Leben
Moses’, das in dem Moment darin gipfelt, dass Gott
ihm in einem brennenden Busch erscheint, der nicht
verzehrt wird. Es ist ein Schliisseltext iiber die
Sichtweise der Tora auf Fiihrung, und jedes Detail ist
bedeutsam. Ich mochte mich hier nur auf eine
Passage aus dem langen Dialog konzentrieren, in dem
Gott Moses dazu beruft, die Mission zu {ibernehmen
und die Israeliten in die Freiheit zu fiihren. Diese
Herausforderung weist Moses nicht weniger als
viermal zuriick: Ich bin unwiirdig, sagt er. Ich binkein
Mann der Worte. Sende jemand anderen.

Es ist jedoch die zweite Zuriickweisung, die die
besondere Aufmerksamkeit der Weisen erregte und
sie zu einer ihrer radikalsten Auslegungen
veranlasste. In der Tora heif3t es:

,Moses antwortete: ,Aber sie werden mir
nicht glauben. Sie werden nicht auf mich
horen. Sie werden sagen: Gott ist dir nicht
erschienen‘“ (Exod. 4:1).

Unsere Weisen, duf3erst sensibel fiir jede Nuance im
Text, bemerkten offenbar drei merkwiirdige Aspekte
bei dieser Antwort. Erstens hatte Gott Moses bereits
gesagt: ,,Sie werden auf dich hoéren“ (Exod. 3:18).
Moses’ Antwort scheint dieser Zusicherung zu
widersprechen.  Selbstverstdndlich boten die
Kommentatoren hierzu verschiedene
harmonisierende Deutungen an. So erkldrt Ibn Esra,
Gott habe Moses gesagt, die Altesten wiirden auf ihn

Ubersetzt von Rabbiner D. Kern

horen, wahrend Moses Zweifel hinsichtlich der
breiten Masse des Volkes duflerte. Ramban sagt,
Moses habe nicht daran gezweifelt, dass sie ihm
zundchst glauben wiirden, doch er meinte, sie wiirden
den Glauben verlieren, sobald sie sihen, dass der
Pharao sie nicht ziehen lassen wiirde. Es gibt weitere
Erklarungen, doch eine Tatsache ist unstrittig: Moses
war durch Gottes Zusicherung nicht
zufriedengestellt. Seine eigene Erfahrung mit der
Unbestédndigkeit des Volkes — einer von ihnen hatte
Jahre zuvor bereits gesagt: ,,Wer hat dich zum
Herrscher und Richter iiber uns gemacht?“ — lief ihn
daran zweifeln, dass sie leicht zu fiihren sein wiirden.

Eine weitere Auffdlligkeit sind die Zeichen, die Gott
Moses gab, um seine Sendung glaubhaft zu machen.
Das erste Zeichen (der Stab, der sich in eine Schlange
verwandelt) und das dritte Zeichen (das Wasser, das
sich in Blut verwandelt) tauchen spater in der
Geschichte wieder auf. Es sind Zeichen, die Moses und
Aaron nicht nur vor den Israeliten, sondern auch vor
den Agyptern vollbringen. Das zweite Zeichen jedoch
taucht sonst nicht wieder auf. Gott sagt Moses, er
solle seine Hand in seinen Mantel stecken. Als er sie
wieder herauszieht, ist sie ,aussdtzig, weil wie
Schnee“. Was ist die Bedeutung dieses besonderen
Zeichens? Die Weisen erinnerten daran, dass Miriam
spater mit Aussatz bestraft wurde, weil sie negativ
iiber Moses gesprochen hatte (Num. 12:10). Allgemein
verstanden sie Aussatz als Strafe fiir Laschon hara,
also abfillige Rede. Hatte sich Moses womdoglich
derselben Siinde schuldig gemacht?



Das dritte Detail ist, dass sich Moses’ vorherige
Zuriickweisungen auf sein eigenes Gefiihl der
Unzuldnglichkeit bezogen, wahrend er hier nicht iiber
sich selbst, sondern iiber das Volk spricht: ,,Sie
werden mir nicht glauben.“ Indem sie diese drei
Beobachtungen zusammenfiigten, gelangten die
Weisen zu folgendem Kommentar:

Resch Lakisch sagte: ,Wer gegen
Unschuldige einen Verdacht hegt, wird
korperlich heimgesucht, wie geschrieben
steht: ,Moses antwortete: Aber sie werden
mir nicht glauben. Doch dem Heiligen,
gepriesen sei Er, war bekannt, dass Israel ihm
glauben wiirde. Er sagte zu Moses: ,Sie sind
Gldubige, Kinder von Gldubigen — du aber
wirst am Ende ungldubig sein. Sie sind
Gldubige, wie geschrieben steht: ,Und das
Volk glaubte* (Exod. 4:31). Kinder von
Gldubigen [wie geschrieben steht]: ,Und er
[Abraham] glaubte Gott.‘ Du aber wirst am
Ende ungldubig sein, wie es heifit: ,[Und Gott
sprach zu Moses:] Weil du nicht an Mich
geglaubt hast‘ (Num. 20:12). Woher wissen
wir, dass er heimgesucht wurde? Weil
geschrieben steht: ,Und Gott sprach zu ihm:
Stecke deine Hand in deinen Mantel‘“ (Exod.
4:6) (Schabbat 97a).

Das ist eine auBergewohnliche Passage. Nun wird
klar: Moses durfte an seiner eigenen Eignung fiir die
Aufgabe zweifeln. Was er jedoch nicht durfte, war, am
Volk zu zweifeln. Tatsdchlich waren seine Zweifel
hinlanglich begriindet. Das Volk war streitsiichtig.
Moses nannte es ein ,halsstarriges Volk“. Immer
wieder klagten sie in den Wiistenjahren, siindigten
und wollten nach Agypten zuriickkehren. Moses lag
mit seiner Einschdtzung ihres Charakters nicht
falsch. Und doch tadelte Gott ihn und bestrafte ihn,
indem Er seine Hand aussdtzig werden lie3. Hier wird
ein Grundprinzip jiidischer Fithrung angedeutet: Eine
Fiihrungskraft muss nicht unbedingt an sich selbst
glauben, aber sie muss an das Volk glauben, das sie
fiihren soll.

Das ist ein auflerordentlich wichtiger Gedanke. Der
politische  Philosoph = Michael Walzer hat
aufschlussreich iiber Sozialkritik geschrieben,
insbesondere iiber zwei Haltungen, die ein Kritiker
gegeniiber den von ihm Kritisierten einnehmen kann.
Auf der einen Seite steht der Kritiker als Auflenseiter.
Irgendwann — beginnend im antiken Griechenland -

»ykam zur Widersetzlichkeit im Selbstbild des
Helden auch die Distanz hinzu. Der Impuls
war platonisch, spdter dann stoisch und
christlich. Nun hie8 es, das kritische
Unterfangen verlange, dass man die Stadt —
fiir den Zweck dieses Aufbruchs als dunkle

1 Ma’amar Kiddusch Haschem (Abhandlung iiber das
Martyrium), auch bekannt als Iggeret Haschmad (Brief iiber
die Zwangsbekehrung).

Hohle vorgestellt — verlasse, allein den Weg
nach drauflen zum Licht der Wahrheit finde
und erst dann zuriickkehre, um die Bewohner
zu priifen und zu tadeln. Der zuriickkehrende
Kritiker begegnet den Menschen nicht als
seinesgleichen, sondern betrachtet sie mit
einer neuen Objektivitdt. Sie sind Fremde
gegeniiber  seiner neu  gefundenen
Wahrheit.“

Das ist der Kritiker als distanzierter Intellektueller.
Die Propheten Israels waren ganz anders. Thre
Botschaft, so Johannes Lindblom, war ,,vom Prinzip
der Solidaritat gepragt. ,, Trotz all ihres Zorns sind
sie in ijhren eigenen Gesellschaften verwurzelt“,
schreibt Walzer. Wie bei der Schunamitin (II Konige
4:13) ist ihr Zuhause ,,inmitten des eigenen Volkes*“.
Sie sprechen nicht von auflen, sondern von innen. Das
verleiht ihren Worten Kraft. Sie identifizieren sich
mit den Menschen, zu denen sie sprechen. Sie teilen
ihre Geschichte, ihr Schicksal, ihre Berufung und
ihren Bund. Daher das charakteristische Pathos der
prophetischen Berufung: Sie sind die Stimme Gottes
an das Volk, aber auch die Stimme des Volkes zu Gott.
Das, so sagen die Weisen, hat Gott Moses gelehrt:
Entscheidend ist nicht, ob die Menschen an dich
glauben, sondern ob du an sie glaubst. Wenn du nicht
an sie glaubst, wirst du sie nicht so fithren kénnen,
wie ein Prophet fithren muss. Du musst dich mit
ihnen identifizieren, an sie glauben und nicht nur ihre
sichtbaren Fehler, sondern auch ihre tieferliegenden
Tugenden sehen. Andernfalls bist du nicht besser als
ein distanzierter Intellektueller — und das ist der
Anfang vom Ende. Wenn du nicht an das Volk glaubst,
wirst du schliellich auch nicht mehr an Gott glauben.
Duwirst dich ihnen iiberlegen fiihlen, und das ist eine
Verderbnis der Seele.

Der klassische Text zu diesem Thema ist
Maimonides’ Brief iiber das Martyrium.! Er wurde im
Jahr 1165 verfasst, als Maimonides dreif3ig Jahre alt
war. Der Brief entstand in einer tragischen Periode
der mittelalterlichen jiidischen Geschichte: Eine
extremistische muslimische Sekte, die Almohaden,
zwang damals viele Juden unter Todesdrohung zur
Konversion zum Islam. Einer der erzwungenen
Konvertiten (man nannte sie Anussim, spater wurden
sie als Marranos bekannt) fragte einen Rabbiner, ob er
Verdienst erwerben kdénne, indem er so viele Gebote
der Tora wie mdoglich heimlich erfiille. Der Rabbiner
schickte eine abweisende Antwort zuriick: Da er
seinen Glauben bereits preisgegeben habe, werde er
nichts erreichen, wenn er heimlich als Jude lebe. Jede
jiidische Tat, die er vollbringe, sei kein Verdienst,
sondern eine zusdtzliche Siinde.

Maimonides’ Brief ist ein Werk von {iberragender
spiritueller Schonheit. Er verwirft die Antwort des
Rabbiners vollstandig. Diejenigen, die das Judentum



im Verborgenen bewahren, seien zu loben, nicht zu
tadeln. Maimonides zitiert eine ganze Reihe
rabbinischer Passagen, in denen Gott Propheten
zurechtweist, die das Volk Israel kritisiert hatten —
darunter auch die oben genannte iiber Moses. Dann
schreibt er:

,Wenn dies die Strafe ist, die den Saulen des
Universums — Moses, Elia, Jesaja und den
dienenden Engeln — zuteilwird, weil sie die
jidische Gemeinde fliichtig kritisierten, wie
muss dann erst das Schicksal des Geringsten
unter den Wertlosen aussehen [d. h. dieses
Rabbiners, der die Zwangskonvertiten
kritisierte], der seine Zunge gegen jiidische
Gemeinden von Weisen und deren Schiiler,
Priester und Leviten loslieB und sie als
Siinder,  Ubeltiter, Nichtjuden, zur
Zeugenschaft Ungeeignete und Ketzer

bezeichnete, die den Ewigen, den Gott
Israels, leugnen?*

Der Brief ist der endgiiltige Ausdruck der
prophetischen Aufgabe, aus Liebe zum eigenen Volk
zu sprechen, es zu verteidigen und das Gute in ihm zu
sehen, um es durch Lob statt durch Verdammung zu
hoheren Leistungen zu erheben.

Wer ist ein Fiihrer? Die jiidische Antwort lautet:
jemand, der sich mit seinem Volk identifiziert, sich
gewiss seiner Fehler bewusst ist, aber ebenso von
seinem Potenzial zur Gréf3e und seiner Kostbarkeit in
den Augen Gottes iiberzeugt ist. ,,Diese Menschen, an
denen Du zweifelst“ sagte Gott zu Moses, ,,sind
Gldubige, Kinder von Glaubigen. Sie sind Mein Volk,
und sie sind dein Volk. So wie du an Mich glaubst, so
musst du auch an sie glauben.*

Fragen fur den Schabbat-Tisch

I\l .

Mission?

Warum konnte es schwieriger sein, an Menschen zu glauben als an eine Idee oder eine

2. Wie sollte eine Fihrungspersonlichkeit die Balance finden zwischen dem Glauben an ihr Volk
und der gleichzeitigen Wahrnehmung seiner Schwachen?

3. Wie verandert der Glaube an andere die Art und Weise, wie wir Uber sie sprechen?

Oou el deleys

®®@ @@ | RABBISACKS.ORG



