
 1 

 
Mit freundlichem Dank an die Familie Schimmel für ihre großzügige Unterstützung von Covenant & Conversation, gewidmet in liebevollem Gedenken an Harry (Chaim) Schimmel. 

„Seit ich ihr zum ersten Mal begegnet bin, habe ich die Tora von R. Chaim Schimmel stets geliebt. Sie zielt nicht nur auf eine vordergründige Wahrheit ab, sondern auch auf deren 
Verbindung zu einer tieferen Wahrheit. Gemeinsam mit seiner bemerkenswerten Frau Anna baute er über 60 Jahre Ehe ein Leben auf, das der Liebe zur Familie, der Gemeinschaft 

und der Tora gewidmet war. Ein außergewöhnliches Paar, das mich durch das Beispiel seines Lebens über alle Maßen bewegt hat.“ – Rabbi Sacks 
 

Der Bund traditioneller Juden in Deutschland und das Rabbinerseminar zu Berlin freuen sich, die Weisheit der Tora von Rabbiner Lord Jonathan Sacks s"l innerhalb der 
deutschsprachigen jüdischen Welt verbreiten zu können. Rabbiner Sacks verstand es wie kein anderer, traditionelles Lernen und jüdische Werte mit zeitgenössischen und 

gesellschaftlich relevanten Botschaften zu verknüpfen. 
 

Durch die deutsche Ausgabe des Newsletters ermöglichen wir es nun auch den deutschsprachigen Lesern, von seinem Wissen und seiner Weisheit zu profitieren und Lehren aus der 
Tora in den Alltag einzubinden. 

 

 
 

Schemot            Übersetzt von Rabbiner D. Kern 
 

Führung und das Volk 
 
Der Wochenabschnitt Schemot zeichnet in einer Reihe 
fein ausgearbeiteter Vignetten ein Bild vom Leben 
Moses’, das in dem Moment darin gipfelt, dass Gott 
ihm in einem brennenden Busch erscheint, der nicht 
verzehrt wird. Es ist ein Schlüsseltext über die 
Sichtweise der Tora auf Führung, und jedes Detail ist 
bedeutsam. Ich möchte mich hier nur auf eine 
Passage aus dem langen Dialog konzentrieren, in dem 
Gott Moses dazu beruft, die Mission zu übernehmen 
und die Israeliten in die Freiheit zu führen. Diese 
Herausforderung weist Moses nicht weniger als 
viermal zurück: Ich bin unwürdig, sagt er. Ich bin kein 
Mann der Worte. Sende jemand anderen. 

Es ist jedoch die zweite Zurückweisung, die die 
besondere Aufmerksamkeit der Weisen erregte und 
sie zu einer ihrer radikalsten Auslegungen 
veranlasste. In der Tora heißt es:  

„Moses antwortete: ‚Aber sie werden mir 
nicht glauben. Sie werden nicht auf mich 
hören. Sie werden sagen: Gott ist dir nicht 
erschienen‘“ (Exod. 4:1). 

Unsere Weisen, äußerst sensibel für jede Nuance im 
Text, bemerkten offenbar drei merkwürdige Aspekte 
bei dieser Antwort. Erstens hatte Gott Moses bereits 
gesagt: „Sie werden auf dich hören“ (Exod. 3:18). 
Moses’ Antwort scheint dieser Zusicherung zu 
widersprechen. Selbstverständlich boten die 
Kommentatoren hierzu verschiedene 
harmonisierende Deutungen an. So erklärt Ibn Esra, 
Gott habe Moses gesagt, die Ältesten würden auf ihn 

hören, während Moses Zweifel hinsichtlich der 
breiten Masse des Volkes äußerte. Ramban sagt, 
Moses habe nicht daran gezweifelt, dass sie ihm 
zunächst glauben würden, doch er meinte, sie würden 
den Glauben verlieren, sobald sie sähen, dass der 
Pharao sie nicht ziehen lassen würde. Es gibt weitere 
Erklärungen, doch eine Tatsache ist unstrittig: Moses 
war durch Gottes Zusicherung nicht 
zufriedengestellt. Seine eigene Erfahrung mit der 
Unbeständigkeit des Volkes – einer von ihnen hatte 
Jahre zuvor bereits gesagt: „Wer hat dich zum 
Herrscher und Richter über uns gemacht?“ – ließ ihn 
daran zweifeln, dass sie leicht zu führen sein würden. 

Eine weitere Auffälligkeit sind die Zeichen, die Gott 
Moses gab, um seine Sendung glaubhaft zu machen. 
Das erste Zeichen (der Stab, der sich in eine Schlange 
verwandelt) und das dritte Zeichen (das Wasser, das 
sich in Blut verwandelt) tauchen später in der 
Geschichte wieder auf. Es sind Zeichen, die Moses und 
Aaron nicht nur vor den Israeliten, sondern auch vor 
den Ägyptern vollbringen. Das zweite Zeichen jedoch 
taucht sonst nicht wieder auf. Gott sagt Moses, er 
solle seine Hand in seinen Mantel stecken. Als er sie 
wieder herauszieht, ist sie „aussätzig, weiß wie 
Schnee“. Was ist die Bedeutung dieses besonderen 
Zeichens? Die Weisen erinnerten daran, dass Miriam 
später mit Aussatz bestraft wurde, weil sie negativ 
über Moses gesprochen hatte (Num. 12:10). Allgemein 
verstanden sie Aussatz als Strafe für Laschon hara, 
also abfällige Rede. Hatte sich Moses womöglich 
derselben Sünde schuldig gemacht? 



 2 

Das dritte Detail ist, dass sich Moses’ vorherige 
Zurückweisungen auf sein eigenes Gefühl der 
Unzulänglichkeit bezogen, während er hier nicht über 
sich selbst, sondern über das Volk spricht: „Sie 
werden mir nicht glauben.“ Indem sie diese drei 
Beobachtungen zusammenfügten, gelangten die 
Weisen zu folgendem Kommentar: 

Resch Lakisch sagte: „Wer gegen 
Unschuldige einen Verdacht hegt, wird 
körperlich heimgesucht, wie geschrieben 
steht: ‚Moses antwortete: Aber sie werden 
mir nicht glauben.‘ Doch dem Heiligen, 
gepriesen sei Er, war bekannt, dass Israel ihm 
glauben würde. Er sagte zu Moses: ‚Sie sind 
Gläubige, Kinder von Gläubigen – du aber 
wirst am Ende ungläubig sein.‘ Sie sind 
Gläubige, wie geschrieben steht: ‚Und das 
Volk glaubte‘ (Exod. 4:31). Kinder von 
Gläubigen [wie geschrieben steht]: ‚Und er 
[Abraham] glaubte Gott.‘ Du aber wirst am 
Ende ungläubig sein, wie es heißt: ‚[Und Gott 
sprach zu Moses:] Weil du nicht an Mich 
geglaubt hast‘ (Num. 20:12). Woher wissen 
wir, dass er heimgesucht wurde? Weil 
geschrieben steht: ‚Und Gott sprach zu ihm: 
Stecke deine Hand in deinen Mantel‘“ (Exod. 
4:6) (Schabbat 97a). 

Das ist eine außergewöhnliche Passage. Nun wird 
klar: Moses durfte an seiner eigenen Eignung für die 
Aufgabe zweifeln. Was er jedoch nicht durfte, war, am 
Volk zu zweifeln. Tatsächlich waren seine Zweifel 
hinlänglich begründet. Das Volk war streitsüchtig. 
Moses nannte es ein „halsstarriges Volk“. Immer 
wieder klagten sie in den Wüstenjahren, sündigten 
und wollten nach Ägypten zurückkehren. Moses lag 
mit seiner Einschätzung ihres Charakters nicht 
falsch. Und doch tadelte Gott ihn und bestrafte ihn, 
indem Er seine Hand aussätzig werden ließ. Hier wird 
ein Grundprinzip jüdischer Führung angedeutet: Eine 
Führungskraft muss nicht unbedingt an sich selbst 
glauben, aber sie muss an das Volk glauben, das sie 
führen soll. 

Das ist ein außerordentlich wichtiger Gedanke. Der 
politische Philosoph Michael Walzer hat 
aufschlussreich über Sozialkritik geschrieben, 
insbesondere über zwei Haltungen, die ein Kritiker 
gegenüber den von ihm Kritisierten einnehmen kann. 
Auf der einen Seite steht der Kritiker als Außenseiter. 
Irgendwann – beginnend im antiken Griechenland – 

„kam zur Widersetzlichkeit im Selbstbild des 
Helden auch die Distanz hinzu. Der Impuls 
war platonisch, später dann stoisch und 
christlich. Nun hieß es, das kritische 
Unterfangen verlange, dass man die Stadt – 
für den Zweck dieses Aufbruchs als dunkle 

 
1 Ma’amar Kiddusch Haschem (Abhandlung über das 
Martyrium), auch bekannt als Iggeret Haschmad (Brief über 
die Zwangsbekehrung). 

Höhle vorgestellt – verlasse, allein den Weg 
nach draußen zum Licht der Wahrheit finde 
und erst dann zurückkehre, um die Bewohner 
zu prüfen und zu tadeln. Der zurückkehrende 
Kritiker begegnet den Menschen nicht als 
seinesgleichen, sondern betrachtet sie mit 
einer neuen Objektivität. Sie sind Fremde 
gegenüber seiner neu gefundenen 
Wahrheit.“ 

Das ist der Kritiker als distanzierter Intellektueller. 
Die Propheten Israels waren ganz anders. Ihre 
Botschaft, so Johannes Lindblom, war „vom Prinzip 
der Solidarität geprägt“. „Trotz all ihres Zorns sind 
sie in ihren eigenen Gesellschaften verwurzelt“, 
schreibt Walzer. Wie bei der Schunamitin (II Könige 
4:13) ist ihr Zuhause „inmitten des eigenen Volkes“. 
Sie sprechen nicht von außen, sondern von innen. Das 
verleiht ihren Worten Kraft. Sie identifizieren sich 
mit den Menschen, zu denen sie sprechen. Sie teilen 
ihre Geschichte, ihr Schicksal, ihre Berufung und 
ihren Bund. Daher das charakteristische Pathos der 
prophetischen Berufung: Sie sind die Stimme Gottes 
an das Volk, aber auch die Stimme des Volkes zu Gott. 
Das, so sagen die Weisen, hat Gott Moses gelehrt: 
Entscheidend ist nicht, ob die Menschen an dich 
glauben, sondern ob du an sie glaubst. Wenn du nicht 
an sie glaubst, wirst du sie nicht so führen können, 
wie ein Prophet führen muss. Du musst dich mit 
ihnen identifizieren, an sie glauben und nicht nur ihre 
sichtbaren Fehler, sondern auch ihre tieferliegenden 
Tugenden sehen. Andernfalls bist du nicht besser als 
ein distanzierter Intellektueller – und das ist der 
Anfang vom Ende. Wenn du nicht an das Volk glaubst, 
wirst du schließlich auch nicht mehr an Gott glauben. 
Du wirst dich ihnen überlegen fühlen, und das ist eine 
Verderbnis der Seele. 

Der klassische Text zu diesem Thema ist 
Maimonides’ Brief über das Martyrium.1 Er wurde im 
Jahr 1165 verfasst, als Maimonides dreißig Jahre alt 
war. Der Brief entstand in einer tragischen Periode 
der mittelalterlichen jüdischen Geschichte: Eine 
extremistische muslimische Sekte, die Almohaden, 
zwang damals viele Juden unter Todesdrohung zur 
Konversion zum Islam. Einer der erzwungenen 
Konvertiten (man nannte sie Anussim, später wurden 
sie als Marranos bekannt) fragte einen Rabbiner, ob er 
Verdienst erwerben könne, indem er so viele Gebote 
der Tora wie möglich heimlich erfülle. Der Rabbiner 
schickte eine abweisende Antwort zurück: Da er 
seinen Glauben bereits preisgegeben habe, werde er 
nichts erreichen, wenn er heimlich als Jude lebe. Jede 
jüdische Tat, die er vollbringe, sei kein Verdienst, 
sondern eine zusätzliche Sünde. 

Maimonides’ Brief ist ein Werk von überragender 
spiritueller Schönheit. Er verwirft die Antwort des 
Rabbiners vollständig. Diejenigen, die das Judentum 



 3 

im Verborgenen bewahren, seien zu loben, nicht zu 
tadeln. Maimonides zitiert eine ganze Reihe 
rabbinischer Passagen, in denen Gott Propheten 
zurechtweist, die das Volk Israel kritisiert hatten – 
darunter auch die oben genannte über Moses. Dann 
schreibt er: 

„Wenn dies die Strafe ist, die den Säulen des 
Universums – Moses, Elia, Jesaja und den 
dienenden Engeln – zuteilwird, weil sie die 
jüdische Gemeinde flüchtig kritisierten, wie 
muss dann erst das Schicksal des Geringsten 
unter den Wertlosen aussehen [d. h. dieses 
Rabbiners, der die Zwangskonvertiten 
kritisierte], der seine Zunge gegen jüdische 
Gemeinden von Weisen und deren Schüler, 
Priester und Leviten losließ und sie als 
Sünder, Übeltäter, Nichtjuden, zur 
Zeugenschaft Ungeeignete und Ketzer 

bezeichnete, die den Ewigen, den Gott 
Israels, leugnen?“ 

Der Brief ist der endgültige Ausdruck der 
prophetischen Aufgabe, aus Liebe zum eigenen Volk 
zu sprechen, es zu verteidigen und das Gute in ihm zu 
sehen, um es durch Lob statt durch Verdammung zu 
höheren Leistungen zu erheben. 

Wer ist ein Führer? Die jüdische Antwort lautet: 
jemand, der sich mit seinem Volk identifiziert, sich 
gewiss seiner Fehler bewusst ist, aber ebenso von 
seinem Potenzial zur Größe und seiner Kostbarkeit in 
den Augen Gottes überzeugt ist. „Diese Menschen, an 
denen Du zweifelst“ sagte Gott zu Moses, „sind 
Gläubige, Kinder von Gläubigen. Sie sind Mein Volk, 
und sie sind dein Volk. So wie du an Mich glaubst, so 
musst du auch an sie glauben.“

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fragen für den Schabbat-Tisch 
 

1. Warum könnte es schwieriger sein, an Menschen zu glauben als an eine Idee oder eine 
Mission? 
 

2. Wie sollte eine Führungspersönlichkeit die Balance finden zwischen dem Glauben an ihr Volk 
und der gleichzeitigen Wahrnehmung seiner Schwächen? 

 

3. Wie verändert der Glaube an andere die Art und Weise, wie wir über sie sprechen? 


