Convenio y
Conversacion

T'02

Oou el dgiles

THE RABBI SACKS LEGACY

BASADO EN LAS ENSENANZAS Y ESCRITOS DEL RABINO LORD JONATHAN SACKS

Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversacion, dedicado a la memoria de Harry (Jaim)
Schimmel. “He amado la Tord del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades
superficiales, sino también en su conexion con una verdad mds profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 afios, han
construido una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Tord. Una pareja extraordinaria que me ha conmovido mds alld de toda

medida con el ejemplo de sus vidas.” — Rabino Sacks

Shemot

El liderazgo y el pueblo

La parasha de Shemot, a través de una serie
de vifietas finamente trazadas, dibuja un
retrato de la vida de Moshé que culmina en el
momento en que Dios se le aparece en la
zarza que arde sin consumirse. Es un texto
clave para comprender la vision de la Tora
sobre el liderazgo, y cada detalle es
significativo. Quiero centrarme aqui en un
solo pasaje del largo dialogo en el que Dios
convoca a Moshé a asumir la mision de
conducir a los israelitas hacia la libertad, un
desafio que Moshé rechaza nada menos que
en cuatro ocasiones. No soy digno, dice. No
soy un hombre de palabras. Envia a otro.

Es, sin embargo, la segunda negativa la que
atrajo una atencion especial por parte de los
Sabios y los llevo a formular una de sus
interpretaciones mas radicales. La Tora
afirma:

Traductor: Abraham Maravankin

Moshé respondié: “Pero no me
creeran. No me escucharan. Diran:

‘Dios no se te aparecio’.”

Ex. 4:1

Los Sabios, extraordinariamente sensibles a
los matices del texto, advirtieron tres
elementos llamativos en esta respuesta. El
primero es que Dios ya le habia dicho a
Moshé: “Ellos te escucharan” (Ex. 3:18). La
respuesta de Moshé parece contradecir la
garantia previa de Dios. Es cierto que los
comentaristas ofrecieron diversas
interpretaciones conciliadoras. Ibn Ezra
sugiere que Dios le habia dicho a Moshé que
los ancianos lo escucharian, mientras que
Moshé expresaba dudas respecto de la masa
del pueblo. Ramban sostiene que Moshé no
dudaba de que al comienzo creerian, pero
pensaba que perderian la fe tan pronto como
vieran que el faradén no los dejaria salir. Hay
otras explicaciones, pero el hecho
permanece: Moshé no quedd satisfecho con



la garantia divina. Su propia experiencia de
la inconstancia del pueblo (uno de ellos,
aflos antes, ya le habia dicho: “/Quién te
puso por gobernante y juez sobre
nosotros?”) lo llevaba a dudar de que fueran
faciles de conducir.

La segunda anomalia aparece en las sefiales
que Dios le dio a Moshé para autenticar su
mision. La primera (el baston que se
convierte en serpiente) y la tercera (el agua
que se transforma en sangre) reaparecen
mas adelante en la historia. Son sefiales que
Moshé y Aardn realizan no solo ante los
israelitas, sino también ante los egipcios. La
segunda, en cambio, no vuelve a aparecer.
Dios le dice a Moshé que ponga su mano
dentro de su manto. Al sacarla, ve que se ha
vuelto “leprosa como la nieve”. iCual es el
significado de esta sefial en particular? Los
Sabios recordaron que mas adelante Miriam
fue castigada con lepra por hablar
negativamente de Moshé (Bamidbar 12:10).
En general, entendieron la lepra como un
castigo por lashon hard, el habla denigrante.
¢Habia sido Moshé, acaso, culpable del
mismo pecado?

El tercer detalle es que, mientras que las
otras negativas de Moshé se centraban en su
propio sentimiento de insuficiencia, aqui no
habla de si mismo sino del pueblo. Ellos no le
creeran. Al unir estos tres puntos, los Sabios
llegaron al siguiente comentario:

Dijo Resh Lakish: Quien alberga
sospechas contra los inocentes
sera castigado en su cuerpo, como
esta escrito: “Moshé respondio:
Pero no me creeran”. Sin embargo,
era sabido para el Santo, Bendito
Sea, que Israel si creeria. El dijo a
Moshé: “Ellos son creyentes, hijos

de creyentes, pero tu, al final, no
creeras. Ellos son creyentes, como
esta escrito: ‘Y el pueblo creyd’”
(Ex. 4:31). Hijos de creyentes, como
esta escrito: “Y él [Abraham] creyd
en el Sefior.” Pero t1, al final, no
creeras, como esta dicho: “Porque
no creiste en Mi” (Num. 20:12).
¢Como sabemos que fue castigado?
Porque esta escrito: “Y el Sefior le
dijo: ‘Pon tu mano dentro de tu

manto’.” (Ex. 4:6)
Shabat 97a

Este es un pasaje extraordinario. Ahora
queda claro que Moshé tenia derecho a dudar
de su propia idoneidad para la tarea. Lo que
no tenia derecho a hacer era dudar del
pueblo. De hecho, sus dudas estaban
ampliamente justificadas. El pueblo era
conflictivo. Moshé los llama un “pueblo de
dura cerviz”. Unay otra vez, durante los
afios en el desierto, se quejaron, pecarony
quisieron volver a Egipto. Moshé no se
equivocaba en su evaluacion de su caracter.
Sin embargo, Dios lo reprende; mas aun, lo
castiga haciendo que su mano se vuelva
leprosa. Aqui se insintia por primera vez un
principio fundamental del liderazgo judio:
un lider no necesita fe en si mismo, pero
debe tener fe en el pueblo que esta llamado a
conducir.

Es una idea de enorme importancia. El
filésofo politico Michael Walzer ha escrito
con agudeza sobre la critica social, en
particular acerca de dos posturas que el
critico puede adoptar frente a aquellos a
quienes critica. Por un lado esta el critico
como outsider. En cierto momento,
comenzando en la antigua Grecia:



Al desafio se le afiadio el
distanciamiento en el autorretrato
del héroe. El impulso fue platdnico;
mas tarde fue estoico y cristiano.
Se decia entonces que la empresa
critica requeria abandonar la
ciudad, imaginada para justificar la
partida como una caverna oscura,
encontrar el camino, en soledad,
hacia la iluminaciéon de la Verdad, y
solo entonces regresar para
examinar y reprobar a los
habitantes. El critico-que-regresa
no se compromete con el pueblo
como con sus iguales; los observa
con una nueva objetividad; son
extrafios frente a su Verdad recién
descubierta.

Este es el critico como intelectual
distanciado. Los profetas de Israel eran muy
distintos. Su mensaje, escribe Johannes
Lindblom, estaba “caracterizado por el
principio de la solidaridad”. “Estan
arraigados, pese a toda su ira, en sus propias
sociedades”, escribe Walzer. Como la mujer
sunamita (Reyes II 4:13), su hogar esta “en
medio de su propio pueblo”. Hablan no
desde afuera, sino desde adentro. Eso es lo
que da fuerza a sus palabras. Se identifican
con aquellos a quienes se dirigen. Comparten
su historia, su destino, su vocacion, su pacto.
De alli el particular pathos del llamado
profético. Son la voz de Dios ante el pueblo,
pero también la voz del pueblo ante Dios. Eso
es, seglin los Sabios, lo que Dios estaba
ensefiandole a Moshé: lo que importa no es
si ellos creen en ti, sino si tu crees en ellos. A
menos que creas en ellos, no podras liderar
del modo en que un profeta debe liderar.
Debes identificarte con ellos y tener fe en
ellos, viendo no solo sus fallas superficiales
sino también sus virtudes profundas. De lo

contrario, no seras mejor que un intelectual
distanciado, y ese es el comienzo del fin. Si
no crees en el pueblo, finalmente ni siquiera
creeras en Dios. Te sentiras superior a ellos,
y eso es una corrupcion del alma.

El texto clasico sobre este tema es la Epistola
sobre el martirio de Maimonides. Escrita en
1165, cuando Maimoénides tenia treinta afios,
surgio a raiz de un periodo tragico de la
historia judia medieval, cuando una secta
musulmana extremista, los almohades,
obligd a muchos judios a convertirse al islam
bajo amenaza de muerte. Uno de los
conversos forzados (llamados anusim; mas
tarde serian conocidos como marranos)
preguntd a un rabino si podia obtener mérito
cumpliendo en secreto tantas mitzvot de la
Tora como le fuera posible. El rabino
respondi6 con desdén. Ahora que habia
abandonado su fe, escribid, no lograria nada
viviendo secretamente como judio. Cualquier
acto judio que realizara no seria un mérito
sino un pecado adicional.

La Epistola de Maimonides es una obra de
belleza espiritual incomparable. Rechaza de
manera absoluta la respuesta del rabino.
Quienes observan el judaismo en secreto
deben ser elogiados, no censurados. Cita una
serie de pasajes rabinicos en los que Dios
reprende a profetas que criticaron al pueblo
de Israel, incluido el pasaje anterior sobre
Moshé. Luego escribe:

Si este es el tipo de castigo infligido
a los pilares del universo — Moshé,
Elias, Isaias y los angeles
ministrantes — por haber criticado
brevemente a la congregacién de
Israel, {puede uno imaginar el
destino del mas insignificante de
los indignos [es decir, el rabino que



critico a los conversos forzados] hay en él y elevarlo a logros mas altos
que solté su lengua contra mediante el elogio, no la condena.
comunidades judias de Sabios y de
sus discipulos, sacerdotes y levitas,
y los llamé pecadores, malvados,
gentiles, inhabilitados para
testificar y herejes que niegan al
Sefior, Dios de Israel?

¢Quién es un lider? A esto, la respuesta judia
es: aquel que se identifica con su pueblo,
consciente de sus defectos, sin duda, pero
también convencido de su potencial
grandezay de su preciosidad a los ojos de
Dios. “Esas personas sobre las que tienes

La Epistola es una expresion definitiva de la dudas”, le dijo Dios a Moshé, “son
tarea profética: hablar desde el amor por el creyentes, hijos de creyentes. Son Mi pueblo,
propio pueblo; defenderlo, ver lo bueno que y son tu pueblo. Asi como crees en Mi, debes

creer en ellos.”

Preguntas Para La Mesa De Shabat

l I 1. ¢Por qué creer en las personas puede ser mas dificil que creer en una idea o en una misioén?

Yaakov y Esav recibieron bendiciones. ;Qué nos ensena esto sobre como el plan de Dios puede
incluir mas de una "verdad” a la vez?

2. ¢Coémo deberia un lider equilibrar la fe en su pueblo con la capacidad de ver también sus defectos?
¢De qué manera la fe en los demas cambia la forma en que hablamos de ellos?

Ooucll«au deley ®®©®®® | RABBISACKS.ORG

THE RABBI SACKS LEGACY



