
 
 
1 

 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
Con agradecimiento a la Familia Schimmel por su generoso patrocinio de Convenio y Conversación, dedicado a la memoria de Harry (Jaim) 
Schimmel. “He amado la Torá del Rabino Jaim Schimmel desde que la encontré por primera vez. No solo busca tratar acerca de las verdades 
superficiales, sino también en su conexión con una verdad más profunda que yace bajo la superficie. Junto a Ana, su notable esposa por 60 años, han 
construido una vida dedicada a amar a la familia, la comunidad y la Torá. Una pareja extraordinaria que me ha conmovido más allá de toda 
medida con el ejemplo de sus vidas.” – Rabino Sacks 

________________________________________________________________________________________________ 

Shemot                                                                         Traductor: Abraham Maravankin 
 

El liderazgo y el pueblo  
La parashá de Shemot, a través de una serie 
de viñetas finamente trazadas, dibuja un 
retrato de la vida de Moshé que culmina en el 
momento en que Dios se le aparece en la 
zarza que arde sin consumirse. Es un texto 
clave para comprender la visión de la Torá 
sobre el liderazgo, y cada detalle es 
significativo. Quiero centrarme aquí en un 
solo pasaje del largo diálogo en el que Dios 
convoca a Moshé a asumir la misión de 
conducir a los israelitas hacia la libertad, un 
desafío que Moshé rechaza nada menos que 
en cuatro ocasiones. No soy digno, dice. No 
soy un hombre de palabras. Envía a otro. 

Es, sin embargo, la segunda negativa la que 
atrajo una atención especial por parte de los 
Sabios y los llevó a formular una de sus 
interpretaciones más radicales. La Torá 
afirma: 

 

 

Moshé respondió: “Pero no me 
creerán. No me escucharán. Dirán: 
‘Dios no se te apareció’.” 

Éx. 4:1 

Los Sabios, extraordinariamente sensibles a 
los matices del texto, advirtieron tres 
elementos llamativos en esta respuesta. El 
primero es que Dios ya le había dicho a 
Moshé: “Ellos te escucharán” (Éx. 3:18). La 
respuesta de Moshé parece contradecir la 
garantía previa de Dios. Es cierto que los 
comentaristas ofrecieron diversas 
interpretaciones conciliadoras. Ibn Ezra 
sugiere que Dios le había dicho a Moshé que 
los ancianos lo escucharían, mientras que 
Moshé expresaba dudas respecto de la masa 
del pueblo. Rambán sostiene que Moshé no 
dudaba de que al comienzo creerían, pero 
pensaba que perderían la fe tan pronto como 
vieran que el faraón no los dejaría salir. Hay 
otras explicaciones, pero el hecho 
permanece: Moshé no quedó satisfecho con  



 
 

 
 

2 

la garantía divina. Su propia experiencia de 
la inconstancia del pueblo (uno de ellos, 
años antes, ya le había dicho: “¿Quién te 
puso por gobernante y juez sobre 
nosotros?”) lo llevaba a dudar de que fueran 
fáciles de conducir. 

La segunda anomalía aparece en las señales 
que Dios le dio a Moshé para autenticar su 
misión. La primera (el bastón que se 
convierte en serpiente) y la tercera (el agua 
que se transforma en sangre) reaparecen 
más adelante en la historia. Son señales que 
Moshé y Aarón realizan no solo ante los 
israelitas, sino también ante los egipcios. La 
segunda, en cambio, no vuelve a aparecer. 
Dios le dice a Moshé que ponga su mano 
dentro de su manto. Al sacarla, ve que se ha 
vuelto “leprosa como la nieve”. ¿Cuál es el 
significado de esta señal en particular? Los 
Sabios recordaron que más adelante Miriam 
fue castigada con lepra por hablar 
negativamente de Moshé (Bamidbar 12:10). 
En general, entendieron la lepra como un 
castigo por lashón hará, el habla denigrante. 
¿Había sido Moshé, acaso, culpable del 
mismo pecado? 

El tercer detalle es que, mientras que las 
otras negativas de Moshé se centraban en su 
propio sentimiento de insuficiencia, aquí no 
habla de sí mismo sino del pueblo. Ellos no le 
creerán. Al unir estos tres puntos, los Sabios 
llegaron al siguiente comentario: 

Dijo Resh Lakish: Quien alberga 
sospechas contra los inocentes 
será castigado en su cuerpo, como 
está escrito: “Moshé respondió: 
Pero no me creerán”. Sin embargo, 
era sabido para el Santo, Bendito 
Sea, que Israel sí creería. Él dijo a 
Moshé: “Ellos son creyentes, hijos 

de creyentes, pero tú, al final, no 
creerás. Ellos son creyentes, como 
está escrito: ‘Y el pueblo creyó’” 
(Éx. 4:31). Hijos de creyentes, como 
está escrito: “Y él [Abraham] creyó 
en el Señor.” Pero tú, al final, no 
creerás, como está dicho: “Porque 
no creíste en Mí” (Núm. 20:12). 
¿Cómo sabemos que fue castigado? 
Porque está escrito: “Y el Señor le 
dijo: ‘Pon tu mano dentro de tu 
manto’.” (Éx. 4:6) 

Shabat 97a 

Este es un pasaje extraordinario. Ahora 
queda claro que Moshé tenía derecho a dudar 
de su propia idoneidad para la tarea. Lo que 
no tenía derecho a hacer era dudar del 
pueblo. De hecho, sus dudas estaban 
ampliamente justificadas. El pueblo era 
conflictivo. Moshé los llama un “pueblo de 
dura cerviz”. Una y otra vez, durante los 
años en el desierto, se quejaron, pecaron y 
quisieron volver a Egipto. Moshé no se 
equivocaba en su evaluación de su carácter. 
Sin embargo, Dios lo reprende; más aún, lo 
castiga haciendo que su mano se vuelva 
leprosa. Aquí se insinúa por primera vez un 
principio fundamental del liderazgo judío: 
un líder no necesita fe en sí mismo, pero 
debe tener fe en el pueblo que está llamado a 
conducir. 

Es una idea de enorme importancia. El 
filósofo político Michael Walzer ha escrito 
con agudeza sobre la crítica social, en 
particular acerca de dos posturas que el 
crítico puede adoptar frente a aquellos a 
quienes critica. Por un lado está el crítico 
como outsider. En cierto momento, 
comenzando en la antigua Grecia: 



 
 

 
 

3 

Al desafío se le añadió el 
distanciamiento en el autorretrato 
del héroe. El impulso fue platónico; 
más tarde fue estoico y cristiano. 
Se decía entonces que la empresa 
crítica requería abandonar la 
ciudad, imaginada para justificar la 
partida como una caverna oscura, 
encontrar el camino, en soledad, 
hacia la iluminación de la Verdad, y 
solo entonces regresar para 
examinar y reprobar a los 
habitantes. El crítico-que-regresa 
no se compromete con el pueblo 
como con sus iguales; los observa 
con una nueva objetividad; son 
extraños frente a su Verdad recién 
descubierta. 

Este es el crítico como intelectual 
distanciado. Los profetas de Israel eran muy 
distintos. Su mensaje, escribe Johannes 
Lindblom, estaba “caracterizado por el 
principio de la solidaridad”. “Están 
arraigados, pese a toda su ira, en sus propias 
sociedades”, escribe Walzer. Como la mujer 
sunamita (Reyes II 4:13), su hogar está “en 
medio de su propio pueblo”. Hablan no 
desde afuera, sino desde adentro. Eso es lo 
que da fuerza a sus palabras. Se identifican 
con aquellos a quienes se dirigen. Comparten 
su historia, su destino, su vocación, su pacto. 
De allí el particular pathos del llamado 
profético. Son la voz de Dios ante el pueblo, 
pero también la voz del pueblo ante Dios. Eso 
es, según los Sabios, lo que Dios estaba 
enseñándole a Moshé: lo que importa no es 
si ellos creen en ti, sino si tú crees en ellos. A 
menos que creas en ellos, no podrás liderar 
del modo en que un profeta debe liderar. 
Debes identificarte con ellos y tener fe en 
ellos, viendo no solo sus fallas superficiales 
sino también sus virtudes profundas. De lo 

contrario, no serás mejor que un intelectual 
distanciado, y ese es el comienzo del fin. Si 
no crees en el pueblo, finalmente ni siquiera 
creerás en Dios. Te sentirás superior a ellos, 
y eso es una corrupción del alma. 

El texto clásico sobre este tema es la Epístola 
sobre el martirio de Maimónides. Escrita en 
1165, cuando Maimónides tenía treinta años, 
surgió a raíz de un período trágico de la 
historia judía medieval, cuando una secta 
musulmana extremista, los almohades, 
obligó a muchos judíos a convertirse al islam 
bajo amenaza de muerte. Uno de los 
conversos forzados (llamados anusím; más 
tarde serían conocidos como marranos) 
preguntó a un rabino si podía obtener mérito 
cumpliendo en secreto tantas mitzvot de la 
Torá como le fuera posible. El rabino 
respondió con desdén. Ahora que había 
abandonado su fe, escribió, no lograría nada 
viviendo secretamente como judío. Cualquier 
acto judío que realizara no sería un mérito 
sino un pecado adicional. 

La Epístola de Maimónides es una obra de 
belleza espiritual incomparable. Rechaza de 
manera absoluta la respuesta del rabino. 
Quienes observan el judaísmo en secreto 
deben ser elogiados, no censurados. Cita una 
serie de pasajes rabínicos en los que Dios 
reprende a profetas que criticaron al pueblo 
de Israel, incluido el pasaje anterior sobre 
Moshé. Luego escribe: 

Si este es el tipo de castigo infligido 
a los pilares del universo – Moshé, 
Elías, Isaías y los ángeles 
ministrantes – por haber criticado 
brevemente a la congregación de 
Israel, ¿puede uno imaginar el 
destino del más insignificante de 
los indignos [es decir, el rabino que 



 
 

 
 

4 

criticó a los conversos forzados] 
que soltó su lengua contra 
comunidades judías de Sabios y de 
sus discípulos, sacerdotes y levitas, 
y los llamó pecadores, malvados, 
gentiles, inhabilitados para 
testificar y herejes que niegan al 
Señor, Dios de Israel? 

La Epístola es una expresión definitiva de la 
tarea profética: hablar desde el amor por el 
propio pueblo; defenderlo, ver lo bueno que 

hay en él y elevarlo a logros más altos 
mediante el elogio, no la condena. 

¿Quién es un líder? A esto, la respuesta judía 
es: aquel que se identifica con su pueblo, 
consciente de sus defectos, sin duda, pero 
también convencido de su potencial 
grandeza y de su preciosidad a los ojos de 
Dios. “Esas personas sobre las que tienes 
dudas”, le dijo Dios a Moshé, “son 
creyentes, hijos de creyentes. Son Mi pueblo, 
y son tu pueblo. Así como crees en Mí, debes 
creer en ellos.”

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Preguntas Para La Mesa De Shabat   
1. ¿Por qué creer en las personas puede ser más difícil que creer en una idea o en una misión?  

Yaakov y Esav recibieron bendiciones. ¿Qué nos enseña esto sobre cómo el plan de Dios puede 

incluir más de una “verdad” a la vez? 

2. ¿Cómo debería un líder equilibrar la fe en su pueblo con la capacidad de ver también sus defectos?   

3. ¿De qué manera la fe en los demás cambia la forma en que hablamos de ellos?    


