
 
 
1 

  

  

  

  

 

 

 

Благодарим семью Шиммель за щедрую спонсорскую поддержку цикла Covenant & Conversation, посвященного памяти Гарри (Хаима) Шиммеля. “Я влюбился 
в Тору рабби Хаима Шиммеля, едва она впервые попала мне в руки. Ее цель - поведать не только о той истине, которая лежит на  поверхности, но и о ее 
взаимосвязи с более глубокой, заветной истиной. Он и его замечательная жена Анна, прожившие вместе 60 лет, вместе  построили жизнь, которая была 

посвящена любви - любви к семье, к  общине и к Торе Эта необыкновенная супружеская пара неизмеримо растрогала меня, подавая пример того, как нужно 
жить.” – Рабби Сакс 

 

 

ШМОТ           ПЕРЕВОД С АНГЛИЙСКОГО СВЕТЛАНЫ СИЛАКОВОЙ 
 

Лидерство и народ 
 

В недельной главе «Шмот» внятно и 
одновременно изящно обрисованы сцены, 
которые дают представление о жизни Моше. Их 
кульминация — то мгновение, когда Б-г 
является Моше в горящем, но чудесным 
образом не сгорающем кусте. Это место в Торе 
содержит ключ к библейскому пониманию 
лидерства, и каждая подробность здесь 
существенна.  

Сейчас я предпочту сфокусироваться на 
одном лишь фрагменте долгого диалога, на 
протяжении которого Б-г призывает Моше 
вывести сынов Израиля из рабства на свободу, 
а Моше целых четыре раза отказывается от этой 
трудной миссии. «Я недостоин, — отвечает 
Моше. — Я не красноречив. Пошли кого-нибудь 
другого». Причем именно второму отказу 
Моше мудрецы Талмуда уделили особое 
внимание и сформулировали на его основе одно 
из самых радикальных толкований текста. Тора 
сообщает: «Моше сказал: “Но они мне не 
поверят. Они меня не послушают. Они скажут: 
‘Не являлся тебе Г-сподь’”»1 (Шмот, 4:1).  

Мудрецы, обладавшие феноменальным 
чутьем к текстуальным нюансам, не могли не 
подметить три странности в этом ответе Моше. 
Во-первых, Б-г еще раньше сказал Моше: «Они 
послушают тебя» (3:18). Казалось бы, ответ 
Моше противоречит предшествующему 

 
1 Так в английском переводе. В русском переводе Д. Сафронова под 

редакцией А. Графова: «Моше сказал:  “А что, если они мне не поверят и не 

заверению Б-га. Правда, комментаторы 
предлагали ряд толкований, где устранена эта 
неувязка. Ибн-Эзра утверждал: Б-г имел в виду, 
что старейшины послушают Моше, а Моше 
усомнился вслух в том, что его послушает 
большинство народа. Рамбан утверждает: 
Моше не сомневался, что поначалу сыны 
Израиля ему поверят, но предположил, что они 
потеряют веру, как только обнаружат, что 
фараон их не отпускает.  

Есть и другие объяснения, но факт остается 
фактом: заверение Б-га не удовлетворило 
Моше. О переменчивом нраве своего народа 
Моше знал по личному опыту (еще много лет 
назад соплеменник прикрикнул на него: «Кто 
поставил тебя начальником и судьей над 
нами?») и сомневался, что руководить им будет 
легко.  

Вторая странность:  знамения, которые Моше 
совершал по велению Б-га, чтобы подтвердить 
свою миссию. Первое (превращение посоха в 
змея) и третье (превращение воды в кровь) 
повторятся в последующих эпизодах. Оба эти 
знамения Моше и Аарон совершают не только 
для сынов Израиля, но и для египтян. Но второе 
знамение более не повторяется. Б-г велит Моше 
сунуть руку за пазуху. Вынув руку, Моше 
видит: она «покрыта проказой, как снегом». Что 
означает это знамение? Мудрецы Талмуда 
напомнили: впоследствии Мирьям заболела 

послушают меня? Что, если скажут: ‘Не являлся тебе Г-сподь’?”» — Примеч. 
перев.  



 
 

 
 

2 

проказой в наказание за дурной отзыв о Моше 
(Бемидбар, 12:10). В общем и целом мудрецы 
считали проказу карой за лашон а-ра, то есть 
оскорбительные отзывы о других людях. 
Возможно, Моше впал в тот же грех? 

Третья подробность: в других отказах Моше 
упирал на то, что задача ему не по плечу. Здесь 
же он говорит не о себе, а о народе: ссылается 
на то, что сыны Израиля ему не поверят. 
Подытожив все три странности, мудрецы 
сформулировали комментарий: «Сказал Реш 
Лакиш: тело усомнившегося в достойных 
[людях] будет поражено [Небесами]. Так, 
написано: “И отвечал Моше и сказал: но ведь 
они не поверят мне…” (Шмот, 4:1). Но открыто 
пред Святым, благословен Он, что верит 
Израиль. Сказал Он Моше: они верящие, сыны 
верящих, а ты в конце концов не поверишь. 
Ведь написано: “И поверил народ” (там же, ст. 
31). Сыны верящих, ибо сказано: “И поверил 
Авраам Г-споду…” (Берешит, 16:6). А ты 
[Моше] в конце концов не поверишь — как 
сказано: “И сказал Г-сподь Моше и Аарону: за 
то, что вы не поверили Мне…” (Бемидбар, 
20:12). А откуда известно, что и тело Моше, 
[когда он усомнился в народе Израиля], было 
поражено [Небесами]? Ибо написано: “И сказал 
ему Г-сподь: положи-ка руку свою к себе за 
пазуху...”»2 (Шмот, 4:6, Вавилонский Талмуд, 
Шабат, 97а). 

Отрывок просто необычайный. Оказывается, 
Моше был вправе сомневаться, что справится с 
задачей. Но он был не вправе сомневаться в 
своем народе. А ведь сомневался он резонно. 
Нрав у его соплеменников был беспокойный. 
Моше называет их «строптивым народом». В 
годы скитаний по пустыне сыны Израиля вновь 
и вновь роптали, грешили и заявляли, что хотят 
вернуться в Египет. Моше верно судил об их 
характере. Тем не менее Б-г одернул Моше, да 
еще и наказал, покрыв его руку проказой.  

Здесь впервые, намеками, изложен один из 
основополагающих принципов лидерства в 
иудаизме: лидеру необязательно верить в себя, 
но просто необходимо верить в народ, которым 
ему предстоит руководить. 

Этот принцип необыкновенно важен. 
Политический философ Майкл Уолцер 
проницательно писал о критике общества, особо 

 
2 Цит. по: Рабби Яаков Ибн-Хабиб. Эйн Яаков («Источник Яакова»). М.: 

Книжники; Лехаим, 2012. Т. 2. С. 199–200. — Примеч. перев. 

останавливаясь на двух разных позициях, между 
которыми может выбирать критик. Первая — 
позиция стороннего наблюдателя (началось это в 
Древней Греции): «В самосознании героя 
мятежность дополнилась еще одной чертой — 
отстраненным взглядом на события. Эта 
установка свойственна платонизму, а позднее — 
стоицизму и христианству. Отныне считалось: 
потенциальный критик общества обязан 
покинуть город (мысленно уподобив его 
сумрачной пещере, чтобы легче с ним 
расстаться), затем, в пустыне, в одиночку, 
отыскать путь к свету Истины, и только после 
этого вернуться, чтобы пытливо рассмотреть и 
обличить горожан. “Критик вернувшийся” не 
взаимодействует с людьми как с 
соплеменниками, а смотрит на них с новой 
объективностью, как на чужестранцев, которым 
неведома новообретенная им Истина». 

Так критикует общество интеллектуал — 
сторонний наблюдатель. Израильские пророки 
вели себя иначе. «Принцип солидарности — 
характерная особенность» их обращений к 
народу, пишет Йоханнес Линдблум3. Уолцер 
отмечает: «Как бы они ни гневались на свое 
общество, они в нем прочно укоренены».  

Пророки могли бы вслед за шунемитянкой 
(Млахим II, 4:13) воскликнуть: «Средь своего 
народа я живу». Они критикуют не со стороны, 
а изнутри. Именно это придает их словам 
убедительность. Они отождествляют себя с 
теми, к кому взывают. Со своим народом их 
роднит общая история, общая судьба, общее 
призвание, общий завет. Именно в этом 
уникальное своеобразие призвания пророка. 
Для народа пророки — глас Б-жий, но в то же 
время для Б-га они — глас народа. По словам 
мудрецов Талмуда, именно это Б-г объяснил 
здесь Моше: неважно, поверят ли люди в тебя, 
главное, чтобы ты в них верил. Пока не 
поверишь в народ, не сможешь вести его за 
собой, как подобает пророку. Ты должен 
отождествлять себя с народом и верить в него, 
видеть не только его недостатки, лежащие на 
поверхности, но и потаенные достоинства. 
Иначе ты будешь ничем не лучше 
интеллектуала, критикующего со стороны, а 
такая критика — первый шаг к фиаско. Если ты 
не веришь в народ, то в итоге даже в Б-га 

3 Шведский теолог (1882–1974). — Примеч. перев.  



 
 

 
 

3 

перестанешь верить. Возомнишь себя выше 
народа и тем развратишь свою душу.  

Классический текст на эту тему — «Послание о 
гонениях» Маймонида. Он написал его в 
тридцать лет, в 1165 году, в связи с трагическим 
периодом в средневековой еврейской истории, 
когда Альмохады, экстремистская 
мусульманская секта, принудили многих евреев 
под угрозой смерти обратиться в ислам.  

Один из насильственно обращенных (вначале 
их называли «анусим», позднее устоялся термин 
«марраны») спросил у некоего раввина, обретет 
ли он заслугу, тайно исполняя пусть не все, но 
все же как можно больше заповедей Торы. 
Раввин прислал презрительный ответ. Написал: 
раз уж адресат отрекся от своей веры, тайный 
еврейский образ жизни ничего ему не даст. 
Каждый поступок во исполнение еврейских 
заповедей будет для него не заслугой, а 
добавочным грехом. 

«Послание о гонениях» Маймонида 
отличается безупречной духовной красотой. 
Маймонид полностью развенчивает ответ 
раввина. Те, кто втайне придерживается 
иудаизма, заслуживают хвалы, а не упреков. 
Маймонид ссылается на целый ряд отрывков из 
раввинистической литературы, где Б-г 
отчитывает пророков за критику народа 
Израиля, в том числе на процитированный 
выше отрывок о Моше. Далее Маймонид 

пишет: «И если уж величайшие люди своего 
поколения, столпы мира — Моше, Элияу и 
Йешаяу, — и даже ангелы служения были 
наказаны за то, что осмелились сказать нечто 
дурное о народе Израиля, какое же наказание 
понесет этот, самый незначительный из 
простаков [то есть раввин, критиковавший 
насильственно обращенных], который отверз 
уста свои против целых общин в Израиле, 
мудрецов и их учеников, коэнов и левитов, 
назвал их злодеями, преступниками, неевреями, 
непригодными к свидетельствованию и 
отвергающими Г-спода, Б-га Израиля?..»4 

В «Послании о гонениях» исчерпывающе 
изложена задача пророка: его словами должна 
руководить любовь к своему народу, он должен 
защищать свой народ, видеть его хорошие 
стороны, похвалой, а не укорами побуждать его 
стать лучше.  

Как должен вести себя лидер? В понимании 
иудаизма лидер отождествляет себя со своим 
народом, трезво осознавая его недостатки, но 
убежденно веря, что народ потенциально велик, 
а Б-г считает его Своим драгоценным 
достоянием.  

«Эти люди, те, в ком ты усомнился, — сказал 
Б-г, обращаясь к Моше, — верящие, сыны 
верящих. Они Мой народ и твой народ. Точно 
так же, как ты веришь в Меня, ты должен 
поверить в них».  

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
4 Рабби Моше бен Маймон. Послания и другие труды. М.: Лехаим; Книжники, 

2011. С. 81. —Примеч. перев. 


