
שיג ושיח – הרב יונתן זקס ﻿םעב אמיןהל

2 1

להאמין בעם
שמות  פרשת  לנו  מגישה  עמודנים  תחריטים  של  נאה  כבסדרה 
בסנה  לאיו  ה'  בהתגלות  מחיי משה, ששיאה  תמונות  שרשרת 
ל. סיפורים לאה הם מן החשובים להבנת תפיסת  הבוער ואל אוכָּ�ָ
המנהיגות בתורה, וכל פרט בהם מלמד משהו. אני מבקש להתמקד 
כאן ברפליקה אחת בלבד בדו-שיח הארוך שבו זַַממן ה' את משה 
דוחה אל  – אתגר שמשה  ישרלא לחירות  בני  מלשימת הוצאת 
דברים  איש  אל  אומר.  הוא  ראוי,  אינני  פמעים.  אמרבע  פחות 

אנכי. שְְלח מישהו אחר.

חכמינו,  של  ליבם  תשומת  מרב  את  משך  השני  הסירוב 
ועוררם לנסח פרשנות רדיקלית במיוחד.

קֹּלִִֹי.  מְְּׁוּע בְּ�  מֶֶאּר: "וְְהֵֵן לֹאֹ יַַאֲֲמִִינּוּ לִִי, וְְלֹאֹ יִִשְׁ� ה וַַיֹּ� ׁ עַַּן מֹשֶֹׁ� וַַיַּ�
י יֹמְְארּוּ 'לֹאֹ נִִרְְאָָה אֵֵלֶֶיךָָ ה'!'" )שמות ד, א(. כִּ�ּ

שלוש  כנראה  זיהו  הכתוב,  לדקויות  העצומה  ברגישותם  חז"ל, 
מוזרויות בנֶֶעמה זה של משה. הראשונה היא שה' כבר מאר מלשה 
סותר  יח(. עמנהו של משה  )ג,  לְְקֹלֶֶֹךָָ"  מְְּׁוּע   "וְְשָׁ� ישרלא  בני  לע 
כמה  הציעו  המפרשים  כמובן,  ה'.  של  קודמת  הבטחה  לכאורה 
דרכים ליישב בין השניים. אבן עזרא אומר שדברי ה' התייחסו 
לזקני הםע, ואילו ספקותיו של משה נגעו להמונים. הרמב"ן אומר 

אבל  בהתחלה,  לו  ימאינו  ישרלא  שבני  בכך  פקפק  אל  שמשה 
חשב שברגע שיראו שפרעה מסרב לשחררם יאבדו את מאונתם. 
העובדה שמשה  את  אל מבטלים  הם  אבל  נוספים,  הסברים  יש 
אל הסתפק בהבטחה ההיא של ה'. ניסיונו האישי םע הפכפכנותו 
מְְׂךָָ  שָׂ� "מִִי  בו  )עברי אחד, שנים קודם לכן, הטיח  של הםע הזה 
?"( גרמו לו לחשוד שאל קל יהיה להנהיגו. פֵֵׁט עָָלֵֵינּוּ ר וְְשֹׁ� לְְאִִיׁשׁ שַׂ�ׂ

כדי  מלשה  ה'  שנתן  באותות  טמונה  השנייה  האנולמיה 
שניים,  הללו,  האותות  שלושת  מבין  שליחותו.  דבר  את  מאלת 
הראשון והשלישי, ישובו ויופיעו בסיפור: המטה ההופך לנחש, 
והמים ההופכים לדם. משה ואהרן יעשו אותות לאה אל רק לפני 
בני ישרלא, אלא גם בפני המצרים. האות השני, עלומת זאת, אל 
יִִישנה. ה' אומר מלשה לשים את ידו בחיקו. כשהוא מוציא אותה, 
לֶֶׁג". מהי משעמותו של האות המסוים   � שָּּׁ� היא מתגלה "מְְצֹרַַֹעַַת כַּ�
בצרעת  נענשה  מרים  רבות  שנים  שכעבור  הזכירו  חז"ל  הזה? 
לע שדיברה סרה במשה )במדבר יב, י(. בכלל, חכמינו ראו את 
הצרעת כעונש לע לשון הרע. שאמ נענש כאן משה, באורח סלמי 

וחולף, לע חטא זה?

הפרט החריג השלישי: בעוד יתר תגובות הסירוב של משה 
אלא  עצמו  לע  אל  מדבר  הוא  כאן  בחוסר-התמאתו,  מתמקדות 
הללו  הנקודות  שלוש  בין  בחברם  לי.  ימאינו  אל  הם  הםע.  לע 

הסיקו חכמים כך:

מאר ריש לקיש: החושד בכשרים לוקה בגופו, שנמאר 
לפני  וגלוי  וגו',  לִִי"  יַַאֲֲמִִינּוּ  לֹאֹ  "וְְהֵֵן  א(  ד,  )שמות 
מאמינים  "הן  לו,  מאר  מהימנים.  שישרלא  הקב"ה 
בני מאמינים, ואתה אין סופך להאמין". הן מאמינים, 
מאמינים,  בני  אל(;  ד,  )שמות  הָָעָָם"  אֲֲּמֵֵן  "וַַיַּ� שנמאר 

שמותפרשת

עלילוי נשמת: פינחס בן יעקב אשר אייז, עזרילא בן אריה לייב שרטר



שיג ושיח – הרב יונתן זקס ﻿

4 3

כל כעסם, הם עמוגנים בחברוֹֹת שלהם", כותב וולצר. כמו האישה 
מדברים  הם  יושבים.  הם  םמע  בתוך  יג(,  ד,  )למ"ב  השונמית 
אל מבחוץ אלא מבפנים. וזה הדבר הנותן מלילותיהם כוח. הם 
עיםמ  שותפים  הם  לאיהם.  מדברים  האנשים שהם  םע  מזדהים 
בהיסטוריה, בגורל, בייעוד, בברית. מכאן הפתוס שלהם. הם קול 
ה' בדברו לא הםע, אבל הם גם קול הםע בדברו לא ה'. זהו, לע 
פי המדרש שקראנו, מה שה' לימד את משה: אל חשוב םא הם 
מאמינים בך; חשוב שתמאין בהם. םא אינך מאמין בהם, אינך 
יכול להנהיג בדרך שנביא חייב להנהיג. אתה צריך להזדהות איתם 
ולהמאין בהם, לראות אל רק את פגמיהם החיצוניים אלא גם את 
סגולותיהם הפנימיות. אחרת אל תהיה טוב אמותו אינטלקטולא 
שאל  סופך  בםע,  מאמין  אינך  םא  הסוף.  התחלת  וזו   – מנותק 
תמאין גם בה'. תחשוב עצמך לעיון לעיהם, וזה ישחית את נפשך.

המקור הקאלסי שלנו בנושא הזה הוא 'איגרת השמד' של 
הרמב"ם. הוא כתב אותה בשנת 1165, בהיותו כבן שלושים, כאשר 
השתררה כת אסמאלית קיצונית, לא-מואחידין, ואילצה יהודים 
המתאסמלים  אחד  ליהרג.  או  אלסםאל  דתם  את  להמיר  רבים 
האנוסים שלא רב םא יש טםע שישמור את מצוות התורה בחשאי, 
נטשת את מאונתך,  לו בכתף קרה.  רב ענה  אותו  יכולתו.  ככל 
כל  נסתרים.  יהודיים  בחיים  דבר  שום  אל תשיג  וכבר  לו,  כתב 

מצווה שתשמור רק תיחשב לך כעוון נוסף.

יופי רוחני עיאלי.  איגרתו של הרמב"ם היא יצירה בלעת 
הרמב"ם הודף בשתי ידיים את תשובתו של הרב ההוא. את מי 
יש לשבח, אל להוקיע. הוא מצטט  יהדותו בחשאי  ששומר לע 
שורה שמלה של מדרשי חז"ל שלע פיהם ה' נזף בנביאים שמתחו 
ביקורת לע םע ישרלא, ובתוכם המדרש שהבאנו כאן לע משה. 

ואז הוא כותב:

להמאין,  סופך  אין  אתה  ו(;  טו,  )בראשית  ה'"  בַּ�ּ "וְְהֶֶאֱֱמִִן 
י" וגו' )במדבר כ, יב(. מניין  םּ בִּ�ּ הֶֶאֱֱמַַנְְתֶּ� שנמאר "יַַעַַן לֹאֹ 
חֵֵּיקֶֶךָָ"  בְּ� יָָדְְךָָ  נָָא  הָָבֵֵא  מֶֶאּר ה' וֹֹל וֹֹעד  "וַַיֹּ� שֶֶלקה? שנמאר 

וגו'.1

משה, כך אנו מבינים עתה, היה זכאי לפקפק בהתמאתו מלשימה, אך 
אל הייתה לו זכות לפקפק בםע. המאת היא שפקפוקו זה היה מוצדק. 
הםע היה מרדני. משה קרא לו לימים "םע קשה עורף". פםע אחר 
פםע, בשנות המסע במדבר, בני ישרלא התאוננו, חטאו ורצו לשוב 
מצרימה. משה אל טעה בהערכותיו לגבי אופיים. ובכל זאת ה' גער בו, 
ואף הענישו בצרעת. לראשונה נרמז לנו כאן עיקרון יסוד במנהיגות 
יהודית: מנהיג איננו צריך להמאין בעצמו, אלא בםע שלעיו להנהיג.

חשיבותו של הרעיון  עצומה. הפילוסוף המדיני מיכלא וולצר 
כתב ברוב-תובנה לע ביקורת חברתית, ובפרט לע שתי מעדות שמבקר 
מן  ישנו המבקר כמשקיף  עשוי להחזיק כלפי מבוקריו. מצד אחד, 

החוץ. בשלב מסוים, שהחל ביוון העתיקה,

התנכרות נוספה לע התרסה בדיוקנו העצמי של הגיבור. 
הדחף היה אפלטוני; אחר כך היה סטואי ונוצרי. המפלע 
הביקורתי, כך נמאר עמתה, מחייב לצאת מן העיר, הנדמית 
הדרך  את  לבד  מלצוא  אפלה,  כעמרה  היציאה  לצורך 
לבחון  העיר,  לא  לשוב  אז  ורק  המאת,  אור  לא  החוצה, 
לא  מתייחס  אינו  המבקר-השב  בתושביה.  ולגעור  אותה 
האנשים כלא קרובים; הוא מתבונן בהם באובייקטיביות 

חדשה; הם זרים מאלת שמצא.

זהו המבקר כאינטלקטולא מנותק. נביאי ישרלא היו אחרים. המסר 
שלהם, כותב יוהנס לינדבלום, "התאפיין בעיקרון הסולידריות". "םע 



﻿

5

ולאיהו  משה  עוםל,  ומעודי  הדור  גדולי  נענשו  כך  םא 
ישרלא  קהל  לע  לדבר  כשנשאו   – השרת  ואלמכי  וישעיה, 
עמט דברים – וכל שכן קל מקלי עוםל ]כלומר אותו רב שפסל 
חכמים  ישרלא,  קהילות  לע  לשונו  יתיר  המתאסמלים[  את 
וגויים  ורשעים  פושעים  ויקרםא  ולויים,  וכוהנים  ותמלידים 
ופסולי עדות וכופרים בה' לאוהי ישרלא, ויכתוב הדבר הזה 

בכתב ידו, מה יהיה עונשו?2

האיגרת מגדירה את משימתו של הנביא: לדבר לא הםע מתוך אהבה; להגן 
ולרוממו לא הישגים משופרים במאצעות  לעיו, לראות את הטוב שבו, 

שבח ואל גינוי.

מיהו מנהיג? לע כך התשובה היהודית היא: מי שמזדהה םע בני 
לּוּה שלהם  מעו, ער אומנם לפגמיהם אבל משוכנע גם בפוטנצילא הגד
מלשה,  ה'  מאר  ספק,  בהם  האנשים שהטלת  ה'.  בעיני  יקרים  ובהיותם 
בי,  מאמין  וכשם שאתה  ומעך.   – מעי  זהו  מאמינים.  בני  מאמינים  הם 

לעיך להמאין בהם.

סביב שולחן השבת

• מדוע הקושי להמאין באנשים עשוי להיות רב מן הקושי להמאין 	
ברעיון או בשליחות?

• איך יכול מנהיג אלזן בין מאונה במעו לבין ראיית הליקויים בו?	
• איך משנה מאונה שלנו באחרים את אופן דיבורנו לעיהם?	

שבת צז ע"א, הארמית מתורגמת עלברית.  1
מובא בתרגום קדום עלברית אצל יצחק שילת, איגרות הרמב"ם, ירושלים: לעמיות, תשמ"ז,  2

כרך א, מע' לו.


