
 
Shemot 5776 / 2016 

1 

Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 

également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 
la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Chemot                

 

Qui suis-je ? 

Au buisson ardent, la deuxième question que pose Moïse à Dieu fut : Qui es-tu ? « Or, je vais trouver les 
enfants d’Israël et je leur dirai : Le Dieu de vos pères m’envoie vers vous... S’ils me disent : Quel est son 
nom ? que leur dirai-je ? » (Ex. III, 13). La réponse divine, Eheyeh asher eheyeh, traduite de façon erronée 
dans presque toutes les bibles chrétiennes par « Je suis celui que Je suis », mérite d’être étudiée pour elle-
même (j’en traite dans mes livres Future Tense et The Great Partnership). 

Sa première question, donc, fut Mi anokhi « Qui suis-je ? » (Ex. III, 11)  « Qui suis-je pour aborder 
Pharaon, et pour faire sortir les enfants d’Israël d’Égypte ? » demande Moïse à Dieu. Au premier abord, la 
signification est évidente. Moïse pose deux questions : qui suis-je, pour être digne d’une telle mission ? Et : 
comment pourrais-je réussir ?   

Dieu répond à la seconde question. « C’est que Je serai avec toi ». Tu réussiras parce que je ne te 
demande pas d’agir seul. Je ne te demande pas vraiment d’agir, en fait. J’agirai pour toi. Je veux que tu sois 
Mon représentant, Mon porte-parole, Mon émissaire et Ma voix. 

Dieu n’a jamais répondu à la première question. Peut-être, étrangement, Moïse y a-t-il répondu lui-
même. Dans le Tanakh en général, les personnages qui se révèlent les plus méritants sont ceux qui nient 
avoir la moindre valeur. Investi de sa mission, le prophète Isaïe déclare : « Je suis un homme aux lèvres 
impures » (Is. VI, 5). Jérémie dit : « Je ne sais point parler, car je suis un enfant » ( Jér. I, 6). David, le plus 
grand roi d’Israël, reprend les termes de Moïse : « Qui suis-je ? » (II, Samuel VII, 18). Envoyé en mission 
par Dieu, Jonas, tente de fuir. Selon le Rashbam, Jacob allait prendre la fuite lorsque l’homme / ange avec 
lequel il lutta toute la nuit lui barra le chemin (Rashbam sur Gen. XXXII, 23). 

Les héros de la Bible ne sont ni des personnages de la Grèce antique ni des figures mythiques. Ce ne 
sont pas des hommes obsédés par leur destinée, résolus depuis leur plus jeune âge à acquérir une renommée. 
Ils n’ont pas ce que les Grecs appellent la mégalopsyché, un véritable sens de leur propre valeur, une 
supériorité raffinée et éthérée. Ils n’ont pas fréquenté Eton ou Oxford. Ils ne sont pas nés pour diriger. Ce 
sont des hommes qui doutaient de leurs capacités, qui, parfois furent même enclins à renoncer. Moïse, Élie, 
Jérémie et Jonas atteignirent de tels abîmes de désespoir qu’ils en arrivèrent à demander la mort dans leurs 
prières. Ils devinrent malgré eux des héros de la morale. Il y avait une tâche à accomplir – Dieu le leur avait 
dit – et ils l’accomplirent. Il semble que le sens qu’ils avaient de leur petitesse était un signe de grandeur. 
Dieu n’a donc jamais répondu à la question de Moïse : « Pourquoi moi ? » 



 
 

 
 

2 

Mais, la question renferme une autre question. « Qui suis-je ? » n’est peut-être pas seulement une 
interrogation sur le mérite. Il peut aussi s’agir d’identité. Moïse, seul sur le mont Horeb / Sinaï, sommé par 
Dieu de faire sortir les Hébreux d’Égypte, ne parle pas seulement à Dieu lorsqu’il prononce ces mots. Il 
s’adresse aussi à lui-même. « Qui suis-je ? » 

Il y a deux réponses possibles. La première, c’est que Moïse était un prince d’Égypte. Il avait été 
adopté, presque à la naissance, par la fille de Pharaon. Il avait grandi dans le palais royal. Il était vêtu 
comme un Égyptien, ressemblait à un Égyptien et parlait comme un Égyptien. Lorsqu’il sauva les filles de 
Jethro de quelques bergers brutaux, elles retournèrent dire à leur père : « Un Égyptien a pris notre défense » 
(II, 19). Son nom même, Moïse, lui fut donné par la fille de Pharaon (Ex. II, 19). C’était vraisemblablement 
un nom égyptien (en fait, Moïse, de la même racine que le nom Ramsès, désigne dans l’égyptien ancien un « 
enfant ». L’étymologie donnée dans la Torah – Moïse signifie « retiré des eaux » – nous enseigne ce que le 
mot évoquait chez les hébréophones. La première réponse est donc que Moïse était un prince égyptien. 

Selon la seconde, c’était un Midianite. Car, tout en étant Égyptien par son éducation, il avait été 
contraint de partir. Il s’était installé à Midian, avait épousé Tsippora, une femme midianite, fille d’un prêtre 
midianite, et il était satisfait de vivre là, tranquillement, en berger. On a tendance à oublier qu’il y passa 
plusieurs années. Il avait quitté l’Égypte, jeune, et avait déjà atteint l’âge de quatre-vingts ans au début de sa 
mission, lorsqu’il se présenta pour la première fois devant Pharaon (Ex. VII, 7). Il avait passé la grande 
majorité de sa vie d’adulte à Midian, loin des Hébreux d’une part et des Égyptiens de l’autre. Moïse était un 
Midianite. 

Aussi, lorsque Moïse s’interroge : « Qui suis-je ? », ce n’est pas seulement qu’il se sent indigne. Il ne 
se sent pas concerné. Il pouvait bien être Juif de naissance, mais il n’avait pas subi le sort de son peuple. Il 
n’avait pas grandi en tant que Juif. Il n’avait pas vécu parmi les Juifs. Il avait de bonnes raisons de douter 
que les Hébreux le reconnaissent comme l’un des leurs. Dès lors, comment aurait-il pu devenir leur chef ? 
Plus fondamentalement, pourquoi aurait-il même songé à devenir leur chef ? Leur destin n’était pas le sien. 
Il n’en faisait pas partie. Il n’en était pas responsable. Il n’en avait pas souffert. Cela ne le concernait pas. 

Qui plus est, l’unique fois où il avait en fait tenté d’intervenir dans leurs affaires – il avait tué le 
contremaître égyptien meurtrier d’un esclave hébreu, et le lendemain, tenté d’empêcher une rixe entre deux 
Hébreux – son intervention avait été mal accueillie. « Qui t’a fait notre maître et notre juge ? » lui dirent-ils. 
Tels sont les premiers mots connus qu’un Hébreu adresse à Moïse. Il n’avait pas encore imaginé être un 
dirigeant que déjà, son leadership était remis en cause. 

Considérons maintenant les choix que Moïse dut effectuer dans sa vie.  D’une part, il aurait pu vivre 
en tant que prince d’Égypte, dans le luxe et l’aisance. C’eût été son lot s’il n’était pas intervenu. Même après 
avoir été contraint de fuir, il aurait pu vivre tranquillement, en tant que berger, en paix avec la famille 
midianite dans laquelle il avait pris femme. Il n’est guère surprenant que, lorsque Dieu le sollicite pour 
mener les Hébreux vers la liberté, il s’insurge.   

Dès lors, pourquoi a-t-il accepté ? Pourquoi Dieu savait-Il qu’il était l’homme de la situation ? Le 
nom qu’il donna à son premier fils nous fournit un indice. Il l’appela Guershon parce que, dit-il, « Je suis un 
émigré sur une terre étrangère » (II, 22). Il ne se sentait pas chez lui à Midian. C’était là où il était, mais non 
qui il était. 

Mais la véritable indication se trouve dans un verset antérieur, le prélude à sa première intervention. 
« Moïse ayant grandi, alla parmi ses frères et fut témoin de leurs souffrances » (II, 11). Ces hommes étaient 
son peuple. Il pouvait ressembler à un Égyptien, mais en dernier ressort, il savait qu’il n’en était pas un. Ce 
fut une véritable métamorphose qui n’est pas sans rappeler le moment où Ruth la Moabite dit à sa belle-mère 
hébreue Naomi : « Ton peuple sera mon peuple, et ton Dieu sera mon Dieu » (Ruth I, 16). Ruth n’était pas 
née juive. Moise n’avait pas reçu d’éducation juive. Mais tous deux savaient, en voyant la souffrance et en 
s’identifiant à ceux qui souffraient, qu’ils ne pouvaient pas s’en détourner. 

Le rav Joseph Soloveitchik qualifia ce phénomène d’alliance de destin, brit goral. Il réside au cœur 
de l’identité juive jusqu’à ce jour. Certains Juifs croient, d’autres ne croient pas. Certains Juifs observent les 
commandements, d’autres non. Mais il en est peu qui, constatant les souffrances de leur peuple, peuvent les 
ignorer et dire : je n’ai rien à voir avec cela. 



 
 

 
 

3 

Maïmonide, qui stigmatise cette attitude de « séparation de la communauté » (poresh mi-darkei ha-
tsibbour, Hilkhot teshouva 3, 11), affirme que c’est l’une des fautes qui privent l’homme de sa part au 
monde qui vient1. C’est ce qu’entend la Haggadah lorsqu’elle dit du fils méchant : « en s’excluant lui-même 
de la collectivité, il nie un principe fondamental de la foi. » De quel principe fondamental de la foi s’agit-il ? 
La foi dans le sort et la destinée collective du peuple juif. 

Qui suis-je ? s’interrogeait Moïse, mais en lui-même, il connaissait la réponse. Je ne suis pas Moïse 
l’Égyptien, ni Moïse le Midianite. Lorsque je vois mon peuple souffrir, je suis, et ne peux pas être autre que 
Moïse l’Hébreu. Et si cela implique des responsabilités, je dois les endosser. Car je suis qui je suis parce que 
mon peuple est qui il est.   

Telle est, de tous temps, l’identité juive.   
 
 

 
1 Expression généralement traduite par « le monde à venir ». Edmond Fleg a adopté la traduction littérale de l’hébreu, « le 
monde qui vient ». [N.d.T.] 


