
 
 
1 

Avec nos remerciements à la famille Schimmel pour leur généreuse contribution au Covenant & Conversation, dédié à la mémoire de Harry (Chaim) 
Schimmel. «J’ai aimé la Torah de R’ Chaim Schimmel aussitôt après en avoir fait la connaissance. Elle n’aspire pas seulement à une vérité en surface, mais 

également à une connexion à une vérité plus profonde. Avec l’aide d’Anna, sa remarquable épouse pendant plus de 60 ans, ils ont consacré leur vie à l’amour de 
la famille, à la communauté et à la Torah. Un couple extraordinaire qui m’a ému au plus haut point par l’exemple de sa vie.» - Rabbi Sacks 

 
 
Vayigash                

 

Recadrage

Pour Maïmonide, l’être humain idéal était le 
sage, un rofé nefashot, un « guérisseur des 
âmes1 ». Aujourd’hui nous appelons une telle 
personne un psychothérapeute, mot forgé 
relativement récemment à partir du mot 
grec psychè, signifiant « âme » et thérapeia, « 
guérison ». Il est étonnant de voir combien 
de pionniers des guérisseurs de l’âme de 
l’époque moderne étaient juifs. 

Presque tous les premiers psychanalystes 
l’étaient, dont Sigmund Freud, Alfred Adler, 
Otto Rank et Melanie Klein. Ce phénomène 
était tellement patent que, dans l’Allemagne 
nazie, la psychanalyse était qualifiée de « 
science juive ». Plus récemment, les 
contributions juives ont compté dans leurs 
rangs Solomon Asch sur le conformisme et la 
conformité, Lawrence Kohlberg sur la 
psychologie du développement moral et 
Bruno Bettelheim sur la psychologie de 
l’enfant. Leon Festinger a apporté le concept 

 
1 Rambam, Shemoné Perakim, ch. 3. 

de dissonance cognitive, Howard Gardner 
l’idée d’intelligences multiples, et Peter 
Solovey et Daniel Goleman, l’idée 
d’intelligence émotionnelle. Abraham 
Maslow nous a donné un nouvel éclairage 
sur la motivation, comme Walter Mischel sur 
le contrôle de soi, avec le célèbre « test de la 
guimauve (marshmallow) ». Daniel 
Kahneman et Amos Tversky nous ont 
apporté respectivement une théorie de la 
perspective et l’économie comportementale. 
Plus récemment, Jonathan Haidt et Joshua 
Green ont ouvert la voie à l’étude empirique 
des émotions morales. La liste est encore 
très longue. 

À mon avis, cependant, l’une des 
contributions juives les plus importantes 
provient de trois éminentes personnalités : 
Viktor Frankl, Aaron T. Beck et Martin 
Seligman. Frankl a conçu la méthode appelée 
logothérapie, qui se fonde sur la quête de 
sens. Beck fut le co-auteur de la forme de 



 
 

 
 

2 

traitement la plus réussie, la thérapie 
cognitive comportementale. Seligman nous 
a donné la psychologie positive, c’est-à-
dire, une psychologie qui n’est pas 
seulement un remède contre la dépression, 
mais un moyen de parvenir au bonheur ou à 
l’épanouissement par l’acquisition d’une 
attitude optimiste. 

Ce sont là des approches très différentes, 
mais elles ont un point commun. Elles se 
fondent sur la croyance – exposée bien plus 
tôt par les ‘hassidim de ‘Habad dans le Tanya 
de R. Schneour Zalman de Liadi – qu’en 
changeant notre façon de penser, nous 
changerons notre façon de ressentir. C’était, 
d’emblée, une proposition révolutionnaire, 
en nette opposition avec d’autres théories 
sur le psychisme de l’homme. D’aucuns 
pensaient que notre caractère est déterminé 
par des facteurs génétiques. D’autres 
estimaient que notre vie émotionnelle était 
gérée par les expériences vécues dans la 
petite enfance et par des pulsions de 
l’inconscient. D’autres encore – le plus 
célèbre étant Ivan Pavlov – croyait que le 
comportement de l’homme était déterminé 
par le conditionnement. Dans toutes ces 
théories, notre liberté intérieure est 
considérablement restreinte. Qui nous 
sommes, et comment nous nous sentons, 
sont en grande partie régis par des facteurs 
autres que l’esprit conscient. 

Ce fut Viktor Frankl qui montra qu’il existe 
une autre voie – et ce, dans les pires 
conditions jamais subies par des êtres 
humains : à Auschwitz. En tant que 
prisonnier dans ce camp, Frankl découvrit 
que les nazis retiraient aux gens presque 
tout ce qui les rend humains : leurs biens, 
leurs vêtements, leurs cheveux, jusqu’à leur 

 
2 Viktor Frankl, Man’s search for meaning, p. 75. En français, Découvrir un 
sens à sa vie grâce à la logothérapie, Le témoignage et les leçons de vie 

nom. Avant d’être déporté à Auschwitz, 
Frankl était un thérapeute spécialisé dans le 
traitement des personnes ayant des 
tendances suicidaires. Au camp, il se 
consacra, dans la mesure du possible, à 
donner à ses compagnons de misère la 
volonté de vivre, conscient du fait que s’ils 
perdaient cette volonté, ils mourraient 
bientôt. 

Il fit alors la découverte fondamentale qui lui 
valut, par la suite, sa célébrité : 

Ceux qui ont vécu dans les camps se 
souviennent de ces prisonniers qui 
allaient de baraque en baraque, 
consoler leurs semblables, leur 
offrant les derniers morceaux de pain 
qui leur restaient. Même s’il s’agit de 
cas rares, ceux-ci nous apportent la 
preuve qu’on peut tout enlever à un 
homme excepté une chose, la dernière 
des libertés humaines, celle de décider 
de sa conduite, quelles que soient les 
circonstances dans lesquelles il se 
trouve2. 

Ce qui changeait tout, ce qui donnait la 
volonté de vivre, c’était la conviction qu’il y 
avait pour eux une tâche à accomplir, une 
mission à remplir, qu’ils n’avaient pas 
encore réalisée, et qui les attendait dans 
l’avenir. Frankl découvrit que « l’important 
n’était pas ce que nous attendions de la vie, 
mais ce que la vie attendait de nous3. » Il y 
avait dans le camp des détenus qui avaient 
perdu tout espoir au point de ne plus rien 
attendre de la vie. Frankl put obtenir d’eux 
qu’ils réalisent que « la vie attendait encore 
quelque chose d’eux. » L’un, par exemple, 
avait un enfant encore en vie, qui l’attendait 
dans un pays étranger. Un autre en arriva à 

d’un grand homme, p. 91. 
3 Ibid., p. 85. En français, p. 103. 



 
 

 
 

3 

se rendre compte qu’il devait publier des 
livres que personne d’autre ne pourrait 
écrire. En leur donnant ainsi le sentiment 
que l’avenir les appelait, Frankl put les aider 
à découvrir leur finalité dans la vie, même 
dans la vallée de l’ombre de la mort. 

Le revirement mental qu’impliquait cette 
démarche fut appelé, notamment dans la 
thérapie cognitive comportementale, 
recadrage. Placé dans un autre cadre, un 
tableau peut apparaître différent ; il en est de 
même de la vie. Ce ne sont pas les faits qui 
changent, mais la façon dont nous les 
appréhendons. Frankl écrit qu’il put survivre 
à Auschwitz en se considérant lui-même 
chaque jour comme s’il était à l’université, 
donnant une conférence sur la psychologie 
du camp de concentration. Tout ce qui lui 
arrivait était transformé, par un acte de 
l’esprit, en une série d’illustrations des 
divers sujets qu’il traitait dans sa confé- 
rence. « Grâce à cette méthode, je parvins à 
m’élever au-dessus de la situation, au-
dessus des souffrances du moment, et je les 
observai comme des choses du passé4. » Le 
recadrage nous dit que, bien que nous ne 
puissions pas toujours changer les 
conditions dans lesquelles nous nous 
trouvons, nous pouvons changer la façon de les 
considérer, ce qui, ipso facto, change notre 
façon de les ressentir. 

Cette découverte moderne est en réalité une 
redécouverte, parce que le premier grand « 
recadreur » de l’histoire fut Joseph, comme 
le décrivent les parashiot de cette semaine et 
de la semaine prochaine. Rappelons les faits. 
Il avait été vendu en esclavage par ses frères. 
Il avait perdu sa liberté pendant treize ans, et 
avait été séparé de sa famille pendant vingt-
deux ans. Il serait compréhensible qu’il en 
tienne rigueur à ses frères et souhaite se 

 
4 Ibid. p. 82. En français, p. 100. 

venger. Pourtant, il s’élève au-dessus de tels 
sentiments, précisément en déplaçant ses 
expériences dans un cadre différent. Voici ce 
qu’il déclare à ses frères lorsque, pour la 
pre- mière fois, il leur dévoila son identité : 

« Je suis Joseph, votre frère que vous 
avez vendu pour l’Égypte. Et 
maintenant, ne vous affligez point, ne 
soyez pas irrités contre vous-mêmes 
de m’avoir vendu pour ce pays ; car 
c’est pour le salut que le Seigneur m’y 
a envoyé avant vous… Le Seigneur m’a 
envoyé avant vous pour vous préparer 
une ressource dans ce pays et pour 
vous sauver la vie par une 
conservation merveilleuse. Non, ce 
n’est pas vous qui m’avez fait venir ici, 
c’est Dieu. » 

Gen. XLV, 4-8 

Voici donc ce qu’il dit des années plus tard, 
alors la mort de leur père Jacob et lorsque ses 
frères craignaient qu’il ne se venge : 

« Soyez sans crainte ; car suis-je à la 
place de Dieu ? Vous, vous aviez médité 
contre moi le mal : Dieu l’a combiné 
pour le bien, afin qu’il arrivât ce qui 
arrive aujourd’hui, qu’un peuple 
nombreux fût sauvé. Donc, soyez sans 
crainte : j’aurai soin de vous et de vos 
familles. » 

Gen. L, 19-20 

Joseph a entièrement recadré son passé. Il ne 
se considère plus lui-même comme une 
victime de ses frères. Il se voit comme un 
homme investi par Dieu d’une mission de 
sauver des vies. Tout ce qui lui était arrivé 
était nécessaire pour qu’il puisse atteindre 



 
 

 
 

4 

cet objectif : sauver toute une région de la 
famine et procurer un refuge à sa famille. 

Le seul fait de procéder à un recadrage 
permit à Joseph de vivre sans se laisser 
consumer par un sentiment de colère et 
d’injustice. Il lui permit de pardonner à ses 
frères et de se réconcilier avec eux. Il 
transforma les énergies négatives 
concernant le passé en une attention 
soutenue pour l’avenir. Sans le savoir, 
Joseph fut le précurseur de l’un des grands 
mouvements de la psychothérapie du monde 

moderne. Il montra la puissance du 
recadrage. Nous ne pouvons pas changer le 
passé. Mais en changeant notre façon de 
penser le passé, nous pouvons modifier 
l’avenir. 

Quelle que soit la situation dans laquelle 
nous nous trouvons, en la recadrant, nous 
pouvons changer du tout au tout notre 
réaction, nous donnant la force de survivre, 
le courage de continuer et la résilience de 
resurgir, de l’autre côté des ténèbres, dans la 
lumière d’un jour nouveau et meilleur. 

 

 

  
 

 

 

 

 

 

 

● Ces questions sont issues de l’édition familiale du Covenant & Conversation de Rabbi Sacks. Pour une étude interactive et multigénérationnelle, voir 

l’édition complète ici: https://rabbisacks.org/edition-familiale-les-voix-de-lalliance/vayigach/recadrage/.  
 

   Questions à poser à la table de Chabbath 
 

1. Pensez-vous qu’il était difficile pour Joseph de pardonner à ses frères ?      

2. Croyez-vous que votre vie comprenne une tâche et une mission qui lui donne du sens ? 

3. Pouvez-vous penser à quelque chose de mal qui vous soit arrivé qui peut être recadré avec du 

recul ? De quelle façon le recadrage peut-il aider ? 


